

कि भे व ह ज



LNA IVIVE



5641



Comark

মণি বাগচি

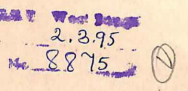
জিজ্ঞাসা। কলিকাতা



## প্রথম প্রকাশ মাঘ ১৩৬৬



## প্রকাশক কর্তৃ ক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত



প্রচ্ছদ শ্রী স্থবীর সেন নামপত্রে কেশবচন্দ্রের সমাধিস্তম্ভ

প্রকাশক শ্রীশকুমার কুণ্ড
জিজ্ঞাসা । ১৩৩এ রাসবিহারী অ্যাভিনিউ । কলিকাতা-২৯
ও ৩৩ কলেজ রো । কলিকাতা-৯
মুদ্রাকর শ্রীইন্দ্রজিং পোদ্দার
শ্রীগোপাল প্রেস । ১২১ রাজা দীনেন্দ্র খ্রীট । কলিকাতা-৪





"ঈশ্বরাদিষ্ট জীবন জীবন্ত সত্য প্রকাশ করে।"

"Never again England heard from the East a voice like that of Keshub Chunder Sen. Here was a voice of rare power, eloquence and charm."

-Rev. J. Eastline Carpenter



VICE-PRESIDENT
INDIA
NEW DELHI
December 4, 1959.

Dear Shri Moni Bagchee,

Thank you for your letter of the 2nd inst.

The concept of Secular State does not mean that we should gipe up religions and run after comfort and security. It means that we should treat impartially all religions and emphasise theoret points of agreement. Shri Keshubchandra Sen did this important work years ago.

Yours sincerely,

Value

(S. Radhakrishnan)

Shri Moni Bagchee, Author & Journalist, 4/2B, Rajendra Lal Street, Calcutta.6. "To be great is to be misunderstood"—এমার্সনের এই কথাটি কেশবচন্দ্র সম্পর্কে যতথানি সত্য, উনিশ শতকের আর কোনো বরণীয় বাঙালি যুগনায়কের পক্ষে বোধহয় ততথানি সত্য নয়। তাঁহার নিকট হইতে আমরা অনেক বেশি পাইয়াছি বলিয়াই কি তাঁহাকে আমরা ভুল ব্ঝিয়াছি? স্বতন্ত্র জীবনাত্বভূতি লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছিলেন কেশবচন্দ্র। সমন্বরের বার্তাবহ তিনি। তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা দ্বারা তিনি শুধু একটি নবনুগই স্পষ্ট করিয়া যান নাই, জাতির চিত্তলোক পর্যন্ত উদ্ভাসিত করিয়া গিয়াছেন চিরকালের মতন। স্বাধীনতা ও মানবতা—এই তুইটি মহৎ আদর্শের অমূল্য সম্পদ ব্রহ্মানদ্দ কেশবচন্দ্র তাঁহার জাতির হাতে তুলিয়া দিয়া গিয়াছেন। এই গ্রন্থে সেই ইতিহাস কিছুটা বলিবার চেষ্টা করিয়াছি।

৪।২বি রাজেন্দ্রলাল দ্রীট

কলিকাতা-৬ ১৯৬• মণি বাগচি

## ॥ डि॰मर्ग ॥

"Young Bengal, this is for you."

—Keshubchandra in 1860.

## ॥ মণি বাগচির অক্তান্ত বই ॥

বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী
মুস্তাফা কামাল পাশা
সর্বাধিনায়ক স্থভাষচন্দ্র
ছোটদের বার্ণার্ড শ
ছোটদের অরবিন্দ
ছোটদের বিবেকানন্দ
ছোটদের ছত্রপতি
ছোটদের গৌতমবুদ্ধ
মহাচীনে শ্রীনেহরু
বাংলা সাহিত্যের পরিচয়
কাজলরেখা
লীলা-কস্ক

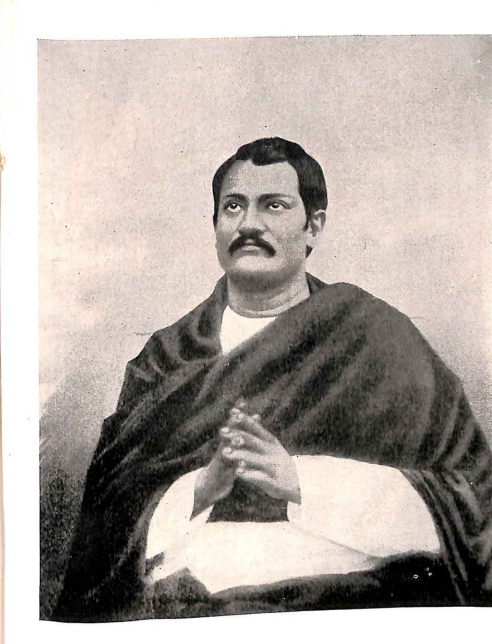
व्यमन कीवन

নিবেদিতা
নিবেদিতা
নিবেদিতা
নিবেদিতা
গীতম বৃদ্ধ
সিপাহীযুদ্ধের ইতিহাস
সিপাহী বিজ্ঞাহ
বৈজ্ঞানিক জগদীশচন্দ্র
আমাদের বিভাসাগর
কেমন করে স্বাধীন হলাম
আমেরিকার স্বামী বিবেকানন্দ নানাসাহেব রামমোহন বিভাসাগর

মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ

SISTER NIVEDITA
OUR BUDDHA

॥ পরবর্তী বই ॥ শিশিরকুমার ও বাংলা থিয়েটার র বি র আ লো



কলিকাতা টাউন হল। ১৮৮৩, ২০শে জানুয়ারি। শনিবার।

এক সৌম্যদর্শন বাঙালি বক্তৃতা করিতেছেন। প্রতি বৎসরই তিনি এই সময় টাউন হলে বক্তৃতা করিয়া থাকেন। সে বক্তৃতা শুনিবার জন্ম শহরের যত শিক্ষিত লোক ভীড় করিয়া আসেন, আর আসেন উচ্চপদস্থ ইংরেজ রাজপুরুষেরা। লাটসাহেব পর্যন্ত বাদ যান না। আজ বহু বৎসর যাবৎ তাঁহারা এই বাৎসরিক ভাষণ শুনিতে অভ্যন্ত হইয়াছেন—বৎসরান্তে এমন দিনে তাঁহারা এখানে আসিয়া সমবেত হন, তারপর শুরুচিত্তে বসিয়া ময়মুয়ের মতন সেই বক্তৃতা তাঁহারা শোনেন। অত্যন্ত আকর্ষনীয় ছিল আজিকার বক্তৃতা। বক্তৃতা নয়—বাগ্-বিভৃতি। সে বাগ্-বৈদয়্ধা শোতাদের বিশ্বিত করিত, তাহাদের সমন্ত সন্তাকে আলোড়িত করিত। বিহাৎপ্রবাহ খেলিয়া যাইত বক্তার উচ্চারিত প্রতিট কথায়। গম্ গম্ করিত সমস্ত টাউন হলের যাইত বক্তার উচ্চারিত প্রতিট কথায়। গম্ গম্ করিত সমস্ত টাউন হলের ভিতরটি। উদাত্ত সেই কণ্ঠশ্বর মূহুর্তমধ্যেই শ্রোতাকে প্রবৃদ্ধ করিয়া তোলে।

আজকার বক্তৃতার বিষয়—"রুরোপের নিকট এশিয়ার বাণী।"

টাউন হলে তিল ধারণের স্থান নাই। অন্যান্য বংসর অপেক্ষা আজ দর্শক সমাগম অনেক বেশি—সারা শহর যেন একেবারে ভাঙিয়া পড়িয়াছে। ইংরেজ, বৌদ্ধ, মুসলমান, হিন্দু, বাঙালি, অবাঙালি পাশাপাশি বিসিয়া বক্তৃতা শুনিতেছে। বক্তৃতা যেমন স্থানীর্ঘ, তেমনি ওজস্বী। যেমন শিক্ষাপ্রদ তেমনি দেশপ্রেম ও মানবপ্রেমের দ্বারা তাহার প্রত্যেকটি শন্দ অন্প্রাণিত।

কমনীয় কান্তি ও মধ্যাক্ত স্থর্বের ক্রায় তেজােময় সেই বক্তার মুখের এক একটি কথার ভিতর দিয়া যেন একটি বিরাট আদর্শ ও বিশ্বপ্রীতির ভাব বাজ্মর রূপ লইয়া কুটিয়া উঠিতেছে। এমন বিশুর ইংরেজি, এমন অনর্গল বাক্যস্রোত, শহরে পূর্বে কেহ দেখে নাই, শোনে নাই। বক্তা বলিতেছেন আর সমবেত শ্রোত্মগুলী কর্মনিঃশ্বাসে শুনিতেছেঃ

"র্রোপ যে কল্যাণ করিয়াছে, যে সকল বাহ্ ও আভ্যন্তরিক উপকার. করিয়াছে সে সবের জন্ম এশিয়ার মান্ত্র কৃতজ্ঞ। এশিয়ার আমি পক্ষ সমর্থক সন্তান। এশিয়ার তঃখ আমার তঃখ, তাহার আনন্দ আমার আনন্দ। এই ওঠাধর এশিয়ার পক্ষ সমর্থন করিবে। বিশ্বস্ত অন্তরক্ত সেবক—অন্তরক্ত পুত্রের ন্তায় আমি আমার পিতৃভূমির সেবা করিব। এশিয়া কি প্রধান প্রধান খবি মহাজনগণের জন্মভূমি নহে? পৃথিবীর পক্ষে কি এই ভূখও মান্তবের সর্বপ্রধান ও পবিত্র তীর্থস্থান নহে? গাহাদিগের পদতলে পৃথিবী পড়িয়া রহিয়াছে,—হাঁ, তাহারা এই এশিয়ার ভূমিতেই আবির্ভূত ও প্রসিদ্ধ হইয়াছেন। যে সকল ধর্ম লক্ষ লক্ষ মান্তবকে জীবন দিয়াছে, মুজিপথের সন্ধান দিয়াছে,—এই এশিয়াতেই তাহাদের সর্বপ্রথম অভ্যুদয় হইয়াছিল। আমার কাছে এশিয়ার ধূলি স্বর্ণ-রোপ্য অপেকা মূল্যবান। পৃথিবীতে যত ধর্মসম্প্রদায় আছে, এশিয়া তাহাদের আবাস হল। ইছদী, এইনি, মুসলমান, হিন্দু, বৌদ্ধ—সকলেই এশিয়াকে সাধারণ গৃহ বলিয়া স্থীকার করেন। আমরা তাই রুরোপকে বলি—এস, আমরা এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্যে আবিদ্ধ হই; সমস্ত মন্তন্ম জাতিকে এক করিয়া ফেলি।"

এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য।

প্রত্যেকটি শ্রোতার চিত্তে এই কথার প্রতিধ্বনি উঠিল।

জাতীয় সংকীর্ণতাকে অতিক্রম করিয়া কী উদার কী বিশ্বজ্ঞনীন এই চিন্তা! সতাই এমন বক্তৃতা, এমন অমৃতবর্ষী মধুর কণ্ঠ তাহারা কখনো শোনে নাই।

এই বক্তা কেশবচন্দ্র সেন। পরবর্তীকালে ইনিই ব্রহ্নানন্দ কেশবচন্দ্র।

উনবিংশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধের যে বাংলা, সেই বাংলার প্রাণ ছিলেন কেশবচন্দ্র সেন। জাতীয়তাবোধের বিজয়শঙ্খ 'স্থলভ সমাচার' ছিল তাঁহার হত্তে। সমাজ ও ধর্ম সংস্কারক, জাতীয়তাবাদের একনিষ্ঠ পূজারী, নারীপ্রগতির উদ্বোধক, জ্ঞান-বিভার প্রসারক, অসাধারণ বাগ্মী ও ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া কেশবচল যে শুধু ভারতবর্ষেই স্বীকৃত হইয়াছিলেন তাহা নহে, ইংলণ্ডেও তাঁহার প্রতিষ্ঠা ও প্রতিপত্তির অন্ত ছিল না। সত্যান্ত্রাগ ও তৈজস্বিতার মূর্তবিগ্রহ কেশবচল্র উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একজন অসাধারণ মনস্বী পুরুষ। অভুতকর্মা ব্যক্তি। অন্তসাধারণ তাঁহার ব্যক্তিত্ব। ইতিহাসের নবীন প্রেরণা কেশবচন্দ্র। বাংলার নবযৌবনের ললাটে তিনিই প্রথম রাজতিলক আঁকিয়া দিয়াছিলেন। নবজাগ্রত সমাজ-চেতনার তরঙ্গনীর্ষে যেদিন কেশবচন্দ্র প্রথম আবিভূত হইয়াছিলেন সেইদিন হইতে পরবর্তী প্রায় ছই যুগের ইতিহাস, বলিতে গেলে, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হইয়াছিল। সেদিন তাঁহার অন্তিত্বে দেশ কাঁপিয়াছে। তাঁহার মহত্ব সন্দর্শনে লোকে ধর্মপথে অগ্রসর হইয়াছে। সেই বিছা, সেই বৃদ্ধি, সেই প্রতিভা, সেই জ্ঞান, সেই রূপ, সেই তেজ—বাঙালি একবারই দেখিয়াছিল।

সাধারণতঃ আমরা কেশবচন্দ্রকে একজন ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া জানি। প্রক্রতপক্ষে তিনি ছিলেন একজন ধর্ম-বিপ্লবী এবং ধর্মসমন্বরকারী এক প্রতিভাধর ব্যক্তি। সেইখানেই তাঁহার সত্যকার পরিচয়। তাঁহার জীবনেতিহাসে তাই আধ্যাত্মিকতা ও ধর্মপ্রচারে কেশবচন্দ্রের অসাধারণ কৃতিত্বের কথা সবিস্তারে বর্ণিত হইয়াছে। কিন্তু জাতীয় জীবনের অসান্ত ক্ষেত্রেও তাঁহার প্রতিভা ও দ্রদর্শিতা কি বিপুল পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল এবং দেশের পরবর্তীকালের রাজনৈতিক জাগরণ ও সমাজ-বিপ্লবকে কিভাবে প্রভাবান্তিত করিয়াছিল, কেশব-মনীয়া আলোচনা প্রসঙ্গে তাহারও উল্লেখ অপরিহার্ম। উনিশ শতকের বাংলার সমাজ, সাহিত্য, ধর্ম, শিক্ষা, নীতি ও রাজনীতি—জাতির জীবনের এমন দিক নাই যাহা কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্পর্শে উদ্দীপ্ত না হইয়াছে। বাংলার ঝটকাতাড়িত আধ্যাত্মিক গগনে কেশবচন্দ্রের আবির্ভাব একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। রামমোহন-দেবেল্ড-কেশবচন্দ্রের আবির্ভাব একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। রামমোহন-দেবেল্ড-

নাথের সাধনাকে তিনিই একটি ঐতিহাসিক সম্পূর্ণতা দান করেন; নব-বিধানের ভিতর দিয়া তিনি যে নবশক্তির, যে নবীন আদর্শের উদ্বোধন করিয়াছিলেন—তাহার তাৎপর্য বাঙালি হৃদ্য দিয়া গ্রহণ করে নাই, বৃদ্ধি দিয়া বিচার করে নাই। আচার্যের বেদীতে বসিয়া কেবশচন্দ্র যেভাবে নব-বিধানের ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন, আমরা তাহা সেদিন বুঝিতে চাহি নাই, তাই তাঁহার নববিধানকে পাঁচফুলের সাজি বলিয়া উপহাস করিয়াছি। কিন্তু সমগ্র মানবজাতির আত্মোন্নতি বিধানের যে অব্যর্থ ইন্ধিত সেদিন সেই নববিধানের মধ্যে ছিল, আজ কি তাহা ইতিহাসের ক্টিপাথরে যাচাই হইরা যায় নাই ? এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য—ছিয়াত্তর বৎসর পূর্বে উচ্চারিত এই কথা, আজ সভাজগতের প্রতিটি মান্ত্ষের চিন্তায় বাত্তব রূপ লইতে চলিয়াছে—ইহা দেখিয়া এবং জানিয়াও আমরা কি কেশব-মনীষা অন্ত্রশীলনে আর বিরত থাকিতে পারি ? কেশবজীবন বাস্তবিকই এক আশ্চর্য শাস্ত্র; বেদ-বেদান্ত, বাইবেল, কোরান, গীতা, ভাগবং—সুবুই এই শাস্ত্রে সন্মিলিত হইয়াছে। কালের প্রান্তর অতিক্রম করিয়া আজ তাই শোনা বার কেশবচন্দ্রের ঘোষণার সেই ঝঙ্কার—এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য। উনবিংশ শতাব্দীর পৃথিবীতে আর কাহারো চেতনায় বা চিন্তায় বা কর্মে এই মহান আদর্শ রূপ লয় নাই। কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহত্ত্ব এইখানেই। অগ্নিসাত এই মহাজীবনের কথাই আজ বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবন প্রার্থনার জীবন। তিনি মূর্তিমান প্রার্থনা।
কেশবচন্দ্রের জীবন জলস্ত বিশ্বাসের জীবন। তিনি মূর্তিমান বিশ্বাস।
কেশবচন্দ্রের জীবন একজন ঈশ্বর পিপাস্থর জীবন।—''তোমরা কি ধর্মের
জন্ত, ঈশ্বরের জন্ত পাগল হইতে পারো না ?''—এই কথা একদিন আমরা
কেশবচন্দ্রের মৃথ হইতেই শুনিয়াছি। সেদিন মনে করিয়াছি, ইহা বুঝি
তাঁহার ভাববিলাস, অথবা হদয়ের বাস্পীয় উচ্ছ্রাস। কিন্তু ঈশ্বর-চেতনায়
উদ্বৃদ্ধ ও পরিশুদ্ধ সেই জীবনে উচ্ছ্রাস বা ভাবের যে বিন্দুমাত্র স্থান ছিল না,
ইহা সেদিন আমরা বুঝি নাই।

এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ।

ইহাই কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের সার কথা।

ইহাই তাঁহার জীবনের মূল স্ত্র এবং এই স্তুকে অবলম্বন করিয়াই আমরা কেশ্ব-চরিতারশীলনে প্রবৃত হইব। বাংলার নব্যুগের প্রথম মানুষ রামমোহন। চরিত্রে মহৎ এবং মহুস্তুত্বে বৃহৎ রামমোহনই জাতির প্রাণ-দাতা। তিনিই জাতিকে নৃতন পথে চলিবার প্রেরণা দান করিতে পারিয়া-ছিলেন। সার্বভৌমিক ধর্মের আদর্শ তিনিই প্রথম প্রচার করেন। কেবল-মাত্র ধর্মের ক্ষেত্রেই নয়, রাজা রামমোহনের বিরাট জ্ঞান, ব্যক্তিম্ব জাতীয় জীবনের অন্তান্ত ক্ষেত্রেও নৃতন প্রাণসঞ্চার ও প্রেরণা উদ্দীপ্ত করিয়াছিল। তারপর দেখা দিলেন মহর্ষি দেবেজনাথ ঠাকুর। লোকোত্তর মহামনীষী তিনি। মন ও মুখ ছিল তাঁহার এক। ভারতের শিক্ষা, দীক্ষা, এবং ধ্যান ধারণার মধ্যেই তিনি রামমোহনের আদর্শকে ফুটাইয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন। এ দেশে ভারত-সংস্কৃতির আলোচনার স্চনা তিনিই করেন। বাঙালির অন্তরে মহর্ষিদেব জাগাইয়া দিয়াছিলেন একটি নবীন ভাব, নবীন শক্তি, নবীন উন্মাদনা। তথন হইতেই শিক্ষিত বাঙালির মনে আত্মোনতি বিধানের জন্ম ব্যাকুলতা এবং মহুদ্বতের পরিচয় দিবার আকাজ্ঞা জাগ্রত হইয়া উঠিতে লাগিল। রামমোহনের ঈশবজ্ঞান দেবেজনাথের ঈশ্বরাত্মভূতিতে চরিতার্থতা লাভ করিয়াছিল।

এই ধারায় এই শতাব্দীর তৃতীয় মাত্র্য কেশবচন্দ্র। রামমোহন এবং দেবেন্দ্রনাথ—ইহাদের উভয়ের আধ্যাত্মিক চেতনার পরম পরিণতি আমরা লক্ষ্য করি একমাত্র কেশবচন্দ্রের মধ্যেই। কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম অভিজ্ঞতা আরো নৃতন, আরো অসাধারণ। তিনি যেন ইতিহাসের বরপুত্র। শৈশব হইতেই তিনি অন্তরে উচ্চ জীবনের আদর্শের সন্ধানের আহ্বান অন্তব্তব করেন। শৈশব হইতেই তাঁহার জীবনে বিপ্রবী স্বভাবের অন্তর্র দেখা দেয়। কেশবচন্দ্র বাস্তবিকই একজন বিরাট বিপ্রবী পুরুষ—রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের যথার্থ উত্তরসাধক। জাতিকে ব্রহ্মুখী করা—ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের সংকল্প। সেইজন্সই কি তিনি যুবকদের বলিতেন—তোমরা কি ধর্মের জন্ম পাগল হইতে পার না? সেদিন বাংলার সমাজজীবনের চরম সংকটমূহর্তে কেশবচন্দ্র যদি বাক্ষধর্মের সাধন ও সংজ্ঞা লইয়া বাংলার যুবক সম্প্রদায়ের

সন্ধ্র না দাঁড়াইতেন, বাংলার ইতিহাস -অগ্ররণ ধারণ করিত। কেশবচন্দ্রের জীবনের অগ্নিয় স্পর্শ লাভ করিয়াই বাংলার নবজাগরণের ইতিহাস এক নৃতন গরিমা, নৃতন ব্যঞ্জনা লাভ করিয়াছিল।

বাঙালির জীবনে কেশবচল্রের স্থান আজ নির্ণয় করিবার দিন আসিয়াছে। উনবিংশ শতকের বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণের যথার্থ এবং পূর্ণাঙ্গ অনুশীলন আজো একজন নিরপেক্ষ ঐতিহাসিকের অপেকায় আছে। বিগত শতকে ধর্ম, সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি ও সাহিত্যের কেত্রে একটির পর একটি যেসব যুগান্তকারী ঘটনা ঘটিয়াছে এবং এই শতকে যেসব মনীষীর কর্ম, চিন্তা ও সাধনার ফলে নবজাগরণ সার্থক হইয়াছিল, সেগুলির ইতিহাস-সন্মত বিচার ও বিশ্লেষণ করিবার দিন আজ আসিয়াছে। সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গী ভিন্ন বিচ্ছিন্ন প্রয়াস বা বিচ্ছিন্ন অনুশীলনের দ্বারা বাংলায় উন্বিংশ শৃতকের ইতিহাসের গতি ও প্রকৃতি ঠিক্মত বুঝিতে পারা যাইবে না। এ পর্যন্ত আলোচনা যাহা হইয়াছে বা এখনো যাহা হইতেছে, তাহাতে দেখা যায় যে, ব্যক্তি-বিশেষ বা ঘটনা-বিশেষের মূল্যায়নে কেহই নিরপেক চিন্তার পরিচয় দিতে পারেন নাই। ইহার ফলে বিগত শতান্দীর ইতিহাস অনেক ক্ষেত্রেই খণ্ডিত ও বিকৃত হইয়াছে, আবার কোনো কোনো ক্ষেত্রে ইহা অতিরঞ্জিতও হইয়াছে এবং সেই ইতিহাসকে গাঁহারা সৃষ্টি করিয়াছেন, থাঁহার। গড়িয়াছেন তাঁহাদের অনেকের সম্পর্কেই আমাদের বিচার-বিবেচন। 

উনবিংশ শতানীর ইতিহাসে রামমোহনের পর বাঁহার গুরুত্ব সর্বাধিক তিনি কেশবচন্দ্র সেন। অথচ এই কেশবচন্দ্রকেই বাঙালি গ্রহণ করে নাই। ইতিহাসে কেশবচন্দ্র এক রকম উপেক্ষিত বলিলেই হয়। বাংলা সাহিত্যে তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা, অত্যাশ্চর্য চরিত্র ও কর্মময় জীবনের অফুশীলন বিরল। অফুসন্ধিংস্থ কোনো সাহিত্যিকই আজ পর্যন্ত কেশবচন্দ্রের জীবন ও সাধনার প্রতি সশ্রদ্ধ দৃষ্টিনিক্ষেপ করেন নাই, স্কুল-কলেজের কোনো পাঠ্য পুত্তকে কেশবচন্দ্রের কোনো রচনাই স্থান পায় নাই। অথচ তিনি দেশকে ও জাতিকে বাহা দিয়া গিয়াছেন তাহা আমাদের অম্ল্য

সম্পদ। বাঙালি সেই সম্পদের সন্ধান লইল না, কেশবচল্রের ইংরেজি ও বাংলা রচনাবলী বাঙালি আগ্রহের সহিত পাঠ করিল না। বাঙালির জীবনে কেশবচল্রের স্থান হইল না কেন?—এই প্রশ্নের উত্তর দিবার দিন আজ আসিয়াছে মনে হয়।

বিগত শতান্ধীর নবজাগৃতির অভিপ্রায় ও তাৎপর্য যদি আমরা সর্বাথে
শ্রদ্ধার সহিত হদরক্ষম না করিতে পারি তাহা হইলে কেবলমাত্র ব্যক্তিবিশেষের প্রশন্তিরচনা দ্বারা বিগত শতান্ধীর ইতিহাস আলোচনা কোনোদিন সর্বাপ্ত সম্পূর্ণ হইবে না। উনবিংশ শতান্ধীর ইতিহাস তো কেবলমাত্র
রামমোহন, দেবেল্রনাথ, বিগ্রাসাগর বা রামকৃষ্ণকে লইয়া নয়—আরো
অনেককেই লইয়া সেই ইতিহাস স্বীয়় অভিপ্রায়্ত সিদ্ধ করিয়াছে। এই
অনেকের মধ্যে উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে কেশবচক্র সর্বাগ্রগণা। তাঁহার
প্রতি তাঁহার সমসাময়িকদের মধ্যে অনেকেই অবিচার করিয়াছেন;
অনেকেই তাঁহাকে ভুল ব্রিয়াছেন ও ভুল ব্র্বাইয়াছেন। তাঁহার সম্পর্কে
প্রতিগ্রান হইতে প্রকাশিত সাহিত্যে বহু বিকৃত উক্তি এবং অসত্য
বা অর্থসত্য বিবরণ স্থান পাইয়াছে। কলে আমরা ভেক্ত কেশব'কে
পাইয়াছি, যুগ-বিপ্লবী চিন্তানায়ক ও স্কুগভীর অধ্যাত্মচেতনাসম্পন্ন কেশবচন্দ্রকে পাই নাই।

রাহ্মসমাজের ইতিহাসে পর্যন্ত দেখিতে পাই যে, কেশবচন্দ্রের জন্ম অতি
সংকীর্ণ স্থান নির্দিষ্ট হইয়াছে, অথচ রাহ্মসমাজের যে পরিণত রূপ আজ
আমরা নববিধানের ভিতর দিয়া প্রত্যক্ষ করিতেছি তাহা কি কেশবচন্দ্র ভিন্ন
সম্ভব হইত ? রামমোহনের উত্তরাধিকারত্বের দাবী অনেকেই করিয়াছেন,
সম্ভব হইত ? রামমোহনের উত্তরাধিকারত্বের দাবী অনেকেই করিয়াছেন,
কিন্তু রাজার প্রকৃত উত্তরসাধক বলিতে তুইজনকেই ব্রুমায়—এক মহর্ষি
দেবেন্দ্রনাথ, দ্বিতীয় কেশবচন্দ্র। জানি, সমসাময়িকদের দৃষ্টি সব সময়
দেবেন্দ্রনাথ, দ্বিতীয় কেশবচন্দ্র। জানি, সমসাময়িকদের দৃষ্টি সব সময়
আভান্ত হয় না, সম্পূর্ণ হয় না—কিন্তু তাই বলিয়া তাঁহাদের বিচার-বিবেচনা
আভান্ত হয় না, সম্পূর্ণ হয় না—কিন্তু তাই বলিয়া তাঁহাদের বিচার-বিবেচনা
আভান্ত হয় না, ইতিহাসসন্মত হইবে না, ইহার কি অর্থ আছে ?
দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আলোচনায় কি কেশব-বিরোধী, কি
দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আলোচনায় কি কেশব-বিরোধী, কি
কেশব-ভক্ত, কি রামকৃষ্ণ মিশন, এমন কি, তাঁহার পরিবারবর্গের কেহ কেহ
পর্যন্ত সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় দিতে পারেন নাই। ব্রিতেছি যে,

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে সমগ্র ইতিহাসই যেন বিক্বত হইয়া, অতিরঞ্জিত হইয়া আমাদের নিকট এ যাবৎকাল পরিবেশিত হইয়া আসিয়াছে। অবিলম্বে ইহার প্রতিকার হওয়া দরকার। এ কথা অতি সত্য যে, কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের যথায়থ ও ব্যাপক আলোচনা এবং তাঁহার বহুমুখী কর্ম-প্রচেষ্টার মূল্যায়ন ভিন্ন উনবিংশ শতান্ধীর নবজাগৃতির প্রকৃত গুরুত্ব আমরা ব্রিতে পারিব না। কেশবচন্দ্রকে কেবলমাত্র ব্রাহ্মসমাজের একজন নেতা হিসাবে বা নববিধানের উল্গাতা হিসাবে দেখিলে চলিবে না। প্রকৃতপক্ষেতিনি ইতিহাসের মাত্র্য এবং ইতিহাসের মাত্র্যকে ইতিহাসের দৃষ্টি দিয়াই দেখিতে হইবে, ব্রিতে হইবে।

সমসাময়িক ইতিহাসে রামমোহনের পর দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের <mark>মূল্যই স্বাধিক। ধাঁহারা শুধু রামমোহন-দেবেক্রনাথ বা রামকৃঞ্-বিবেকানন্দ</mark> প্রশস্তি রচনা করিয়াছেন, তাঁহাদের কেহই কেশবচন্দ্রের চিন্তা ও অন্তভূতির শীমার মধ্যে প্রবেশ করিতে পারেন নাই, অথবা তাঁহার তরিষ্ঠ মনের নাগাল পান নাই—ইহা আমি প্রতিবাদের আশক্ষা না রাখিয়াই বলিতে <mark>পারি। ইতিহাস-সচেতন মানসিকতার অভাবেই উনবিংশ শতাব্দীর</mark> নবজাগরণের পুরোধাগণের কর্মপ্রয়াস ও চিন্তাধারার মূল্যনিরুপণ প্রায় ক্ষেত্রেই একদেশদর্শী হইয়া উঠিয়াছে। 'জীবনবেদে'র উদ্গাতা কেশবচন্দ্রের <mark>প্রকৃত মহিমা বাঙালির নিক্ট তাই অবজ্ঞাত ও অজ্ঞাতই রহিয়া গেল।</mark> মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের ভাষ় বিজ্ঞ ব্যক্তি পর্যন্ত (এবং যিনি কেশবচন্দ্রকে প্রাণাধিক পুত্রুল্য জ্ঞান করিতেন) কেশবচন্দ্রকে 'অবতার' বলিয়া বিজ্ঞাপ করিতে ইতস্ততঃ করেন নাই। কেশবচন্দ্রের 'নববিধান' লইয়া বাঙালি যে উপহাস করিয়াছে, আজ তাহার প্রায়শ্চিত্ত করিবার দিন আসিয়াছে। কি সমাজ-সংস্কারে, কি ধর্ম-সাধনায়, কি জাতিগঠনে কেশবচল্রের অন্যসাধারণ কর্মকীতির সমগ্র ইতিহাস যদি আমরা নিরপেক্ষভাবে অনুশীলন করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে, বাংলা তথা ভারতে ন্বজাগতির ইতিহাসের দ্বিতীয়ার্ধ কেশবচন্দ্রের কীর্তিতেই ছাইয়া আছে। ধর্মকে সমাজমুখী করিয়া তুলিবার কথা ইতিপূর্বে আর কেহই চিন্তা করেন নাই।

১৮৫৯ হইতে ১৮৮৪ খ্রীষ্টান্ধ—এই পঁচিশ বৎসর কালই কেশবচন্দ্রের প্রকৃত কর্মজীবন। এই শতকের এই গুরুত্বপূর্ণ সময়ে সকল বিষয়ে, বিশেষ ক্রিয়া ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের কেত্রে—কেশ্বচন্দ্রের সর্বভারতীয় নেতৃত্ব অবিসম্বাদিত এবং তাঁহার কর্মপ্রয়াসও স্নূরপ্রসারী। বস্তুতঃ কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস পাঠ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, যে সমাজে তিনি তরুণ বয়সে যোগদান করিলেন সেই ব্রাক্ষসমাজের নিকট তাঁহার শিথিবার কিছুই ছিল না, বরং তিনিই ব্রাহ্মসমাজকে অনেক কিছু শিক্ষা দিয়া ইহাকে ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনই ব্রাহ্মসমাজকে এক পরিষ্কার বৈজ্ঞানিক এবং দার্শনিক আসনে প্রতিষ্ঠিত করিতে সক্ষম হইয়াছে। হিলুসাধনার মর্ম্নুলে কেশবচল্র প্রবেশ করিয়াছিলেন—এবং এইখানে তিনি অন্য। সকল ধর্মই সত্য, এমন কথা প্রতায়ের সহিত বুঝি রামমোহনও অন্তব করিতে পারেন নাই, বলিতে পারেন নাই—রামক্ল তো পরের কথা! ছঃথের বিষয়, রামমোহন বা রামক্তম্থের মহিমা-কীর্তনে ব্রাহ্মসাহিত্য বা রামকৃষ্ণ-সাহিত্য যেমন অতি মুখরিত, কেশবচন্দ্র সম্পর্কে ইহা তেমনি নীরব। মহত্ত্বে অতিরঞ্জন হইয়া থাকে, স্বীকার করি, কিন্তু তাই বলিয়া একজনকে জনচিত্তে বিগ্রহরূপে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ম কি আরেকজনকে ধর্ব বা তাঁহার মূল্যকে অস্বীকার করিতে হইবে ?

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে ঠিক তাহাই করা হইরাছে। হিন্দু ও ব্রাহ্মসমাজ ছুই বিপরীত দিক হইতে কেশব-চরিত্রের মহিমাকে, ইহার ঐতিহাসিক গুরুত্বকে, ইহার আন্তর্জাতিক মূল্যকে থব করিবার প্রয়াস পাইয়াছে। বাঙালি তাই কেশবচন্দ্রের বাণী—তাহার প্রবৃদ্ধ জীবন ও সাধনার মর্ম সম্পূর্ণভাবে উপলব্ধি করিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্র যেদিন দৃপ্তকঠে ঘোষণা করিলেন: "I was destined to be a man of faith. I was destined and commissioned by God to be a spiritually-minded and not a worldly-minded man... For the last twenty years have I laboured in the cause of God and of India." (Lectures in India)—সেদিন বাঙালি বধির ছিল। বিরোধীদলের অক্লান্ত কেশব-

বিষেষ প্রচারের ফলে বাঙালির চিন্তা সেদিন এমনই আচ্ছন্ন হইয়া উঠিয়া-ছিল যে, কেশবচন্দ্রকে বাঙালি তাহার জীবনে গ্রহণ করিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্রের একখানি নৃতন জীবনচরিতের প্রয়োজনীয়তা এইখানেই। বলা বাহুল্য, তাঁহার জীবনচরিতের প্রেষ্ঠ উপাদানগুলি তাঁহার সমগ্র রচনার মধ্যেই নিহিত আছে। তাঁহার ইংরেজি ও বাংলা রচনার পরিমাণ বড় কম নয়। তাঁহার বক্তৃতা, প্রার্থনা, উপদেশ, প্রাবলী—এইসবের ভিতর কেশবচন্দ্র তাঁহার মানস-জীবনের সমগ্র পরিচয়ই রাখিয়া গিয়াছেন। তঃখের বিষয়, কেশবচন্দ্রের রচনাবলীর সহিত নিবিড়ভাবে পরিচিত, এমন শিক্ষিত বাঙালির সংখ্যা খুবই কম। কেশবচন্দ্রের মৃত্যুর পর আমরা প্রায় একটি শতান্ধী অতিক্রম করিতে চলিলাম। অতীতের মতবিরোধের কথা ভুলিয়া গিয়া, ইতিহাস সচেতন মন এবং স্বচ্ছ বৃদ্ধি লইয়া কেশবচন্দ্রের মনীয়া ও তাঁহার বহুমুখী কর্মপ্রয়াস ও প্রত্যয়সিদ্ধ আশ্চর্য চিন্তাধারার অন্থনীলন ও আলোচনার প্রবৃত্ত হইবার দিন আজ আসিয়াছে।

প্রেটোকে জানা মানেই যুরোপকে জানা; যুরোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে প্লেটোর সহিত সর্বাগ্রে পরিচিত হওয়া দরকার। তেমনি উনবিংশ শতাব্দীর বাংলা তথা ভারতের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচন্দ্রকে জানিতে হয়, তাঁহার জীবনাদর্শকে বুঝিতে হয়। বহুভঙ্গিম চরিত্রের এই মানুষ্টি একাধারে ছিলেন ধর্মপ্রবক্তা, দার্শনিক, লেখক, বক্তা, সাংবাদিক, সাহিত্যিক, শিক্ষাপ্রবর্ত্তক, নীতিপ্রণেতা, সমাজসংস্কারক, স্বদেশপ্রেমিক, জনসেবক; আর সর্বোপরি ধর্মসংস্কারক, ধর্মপ্রবর্তক, ধর্মপ্রচারক ও ধর্মাচার্য। আজ দেশে ধর্ম, সমাজ, শিল্প, রাষ্ট্র, সাহিত্য, সংস্কৃতি প্রভৃতির কর্ম ও চিন্তাক্ষেত্রে জনহিতকর যেসব প্রয়াস আমরা লক্ষ্য করি, বলিতে গেলে, কেশবচন্দ্রই সে সমুদ্রের স্থচনা করিয়া গিয়াছেন। যে নব্যুগ আজ আমরা প্রত্যক্ষ করিতেছি, কেশবচন্দ্রের চিন্তা ও কর্মের ভিতর দিয়া সেই নবযুগের প্রায় সব কয়টি আদর্শ অভিব্যক্ত হইরাছিল। এমন কি, বিংশ শতাব্দীর মানবসভাতার যে পরে আমরা আজ উপনীত হইয়াছি, সেধানে দেখিতেছি যে সমগ্র মানবসমাজ ষেন তিনটি বিষয়ের জন্ম প্রবলভাবে উন্থ হইয়া উঠিয়াছে, যথা স্বাধীনতা, উন্নতি ও সামঞ্জন্ত। কেশবচক্রের কর্মবহুল জীবনে এই আদর্শগুলি যে স্থনরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছিল, তাহা আমরা যথাস্থানে আলোচনা করিয়া দেখাইব। সর্বমানবীয় বিশ্বজনীন ধর্মের অনুশীলন দারাই একদিন পৃথিবীর এই মানব-সমাজ যে এক অথণ্ড মানবপরিবারে পরিণত হইবে—কেশবচল্রের অত্-ভূতিতে ইতিহাসের এই সত্যটি অতি পরিষ্কার ভাবেই ধরা পড়িয়াছিল। 'All religion is science and all science is religion'—এত বড় উক্তি যিনি করিতে পারেন, তাঁহার মনীষা ও প্রতিভা কি আমাদের বিচারের অপেকা রাখে ? মহাকালের বিচারেই কেশবচল্রের চিন্তাভাবনার যাধার্থ্য চূড়ান্তভাবে প্রমাণিত হইয়া গিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, কেশবচন্দ্রকে না ব্ঝিতে পারিলে উনবিংশ শতান্দীর নবজাগৃতির তাৎপর্য অনুধাবন করা বুথা।

ইতিহাসের বিচারে রাজা রামমোহন রায়কে বাংলার নব্যুগের প্রথম মান্ত্র বলা হইয়াছে। তিনি উন্নতিকর প্রস্তাবগুলিকে সমর্থন এবং অবনতিকরগুলির বিরোধিতা করিয়াছিলেন। বাঙালির সমাজকে সর্বপ্রকার কুসংস্কার হইতে মুক্ত করার চেষ্টার মধ্যেই রামমোহনের প্রতিভা সার্থক হইয়াছিল। কিন্তু তাঁহার মহত্তম কার্য হইতেছে হিন্দুদের ধর্ম ও সংস্কৃতির প্রকৃত রূপ জনসাধারণের মধ্যে প্রচারের চেষ্টা। তিনি যে একটি উদার, সর্বজনপ্রাহ্ ধর্মমত প্রবর্তনের চেষ্টা আরম্ভ করেন, তাহাই পরবর্তী-<mark>কালে ব্রান্মধর্মরূপে পরিণত হয়। ১৮২৯ গ্রীষ্টাব্দের ৬ই জুন তারিখটি আমাদের</mark> জাতীয় ইতিহাসে বিশেষ ভাবেই স্মরণীয়। এই তারিখে চিৎপুর রোডে জোড়াসাঁকোর ভাড়াবাড়ি সমেত এক খণ্ড জমি ক্রয়করা হয় ৪২০০২ টাকায়। এই টাকা দিয়াছিলেন রামমোহন, দারকানাথ ঠাকুর ও টাকির কালীনাথ রায়। এই ভূমিখণ্ডের উপরই রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভার উপাসনা-<mark>গৃহ নির্মিত হয়। তারপর ১৮৩০ খ্রীষ্টাব্দের ২৩শে জান্ময়ারি তারিখে ঐ</mark> গৃহে প্রথম প্রকাশ্য উপাসনা হয়। যে তিন ব্যক্তি মিলিয়া পূর্বোক্ত ভূমিখণ্ড জ্য় করেন তাঁহারাই পরে একটি ট্রইডীড সম্পাদন পূর্বক ট্রষ্টিদিগের হস্তে ঐ উপাসনা গৃহটি সমর্পণ করেন। এই ট্রইডীড রামমোহন রচনা করিয়াছিলেন। এই দলিলটির মধ্যে সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের রূপটি ভ্রূণাকারে নিহিত ছিল বলিলেই হয়। ইহার অর্ধতান্দীকাল পরে কেশবচন্দ্র যে Church Universal-এর আদর্শ পৃথিবীতে স্থাপন করেন, তাহার স্থচনা এই দলিলটির মধ্যেই ছিল। রামমোহনের এই টুইডীডকে অনেকে ভবিশ্বতের মানব-সমাজের ঐক্য ও মিলনের এক অবিশারণীয় দলিল বলিয়া উল্লেখ করিয়া থাকেন এবং তাহা সর্বতোভাবে সত্য।

রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভাকে ব্রাহ্মধর্মে রূপায়িত করেন দেবেন্দ্রনাথ।
শুধু তাহাই নহে। প্রণালীবদ্ধ ব্রহ্মোপাসনা তিনিই প্রবর্ত্তন করেন।
রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের সাধনার পূর্ণ পরিণতি কিন্তু কেশবচন্দ্রে—এবং
এইখানেই কেশবচন্দ্রের গুরুত্ব। ইতিহাসের দিক দিয়া বিচার করিলে
আমরা দেখিতে পাই যে, মানবতার দাবীতে একটি জাতি-বর্ণ-শ্রেণীহীন
সমাজ গঠন—ইহাই ছিল ব্রাহ্মসমাজ তথা ব্রাহ্মধর্মের স্বাভাবিক পরিণতি।

ইহাই কেশবচলের নববিধান—ইহাই তো তাঁহার বিপ্লবী দর্শন। এই দর্শন ব্ঝিতে না পারিলে উনবিংশ শতকের নবজাগৃতির তাৎপর্য ব্ঝিতে পারা যাইবে না। ইতিহাসের গতিপথেই একদিন ব্রাক্রসমাজের অভ্যুদর হইরাছিল এবং তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি কী হইতে পারে, কি হওয়া উচিত, তাহা কেশবচলের প্রতিভা অভ্রান্তভাবে আমাদিগকে দেখাইয়া দিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, রুরোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে যেমন প্রেটাকে জানিতে হয়, তেমনি আধুনিক বাংলা তথা ভারতের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচল্রকে জানিতে হয়, ব্ঝিতে হয়।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে নৃতন করিয়া বলিবার কী আছে ? তাঁহার জীবন-চরিতের অপ্রতুলতা নাই এবং বহু যোগ্য ব্যক্তিই কেশ্ব-চরিত আলোচনা করিয়াছেন। তাঁহার বিষয়ে নৃতন কিছু লেখা অর্থাৎ তাঁহার জীবনের স্থুল ঘটনাবলীর উপর নৃতন আলোকপাত করিবার অবকাশ সামান্তই আছে। তথাপি, পূর্বেই বলিয়াছি, একথানি নৃতন জীবনীর প্রয়োজনীয়তা আছে, এই জন্ম যে আমরা অনেকেই হয়ত কেশবচন্দ্রের কোন না কোন জীবন-চরিত পাঠ করিয়াছি, কিন্তু তাঁহার জীবনের মধ্যে অন্তপ্রবেশ করিতে পারিয়াছি কয়জন? কয়জনই বা তাঁহার জীবনাদর্শকে ইতিহাসের দৃষ্টি লইয়া বুঝিবার চেষ্টা করিয়াছি? সকল দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে আমরা দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র একটি master-mind, একটি অলোক-সামান্ত প্রতিভা এবং একমাত্র তাঁহারই চিন্তা-ভাবনার মধ্যে আমরা রামমোহনের ভাবাদর্শের পূর্ণ পরিণতি লক্ষ্য করি। তাঁহার মানস-জীবনই প্রকৃত জীবন আর সেই জীবনের পরিচয় আছে সমগ্র কেশব-সাহিত্য। আমি তাহাই অবলম্বন করিয়া কেশবচন্দ্রকে বুঝিবার চেষ্টা করিব। তবে তাঁহার সূল জীবনের ঘটনাবলীকে যথাযথভাবে অন্নসরণ করিবার জন্ত আমাকে প্রচলিত জীবন-চরিতগুলির উপর কিছুটা নির্ভর করিতে হইবে।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে যতগুলি জীবনচরিত আজ পর্যন্ত লিখিত হইয়াছে, সেগুলির মধ্যে তিনখানি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। প্রথম, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার প্রণীত The Life and Teachings of Keshub Chandra

Sen; দ্বিতীয়, পণ্ডিতপ্রবর উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ রায়ের 'আচার্য কেশবচন্দ্র' এবং তৃতীয় গ্রন্থানি হইল প্রশান্তকুমার সেন প্রণীত Biography of a New Faith—ইহা ছুইখণ্ডে প্রকাশিত। প্রতাপচন্দ্রের বইখানি কেশব-জীবনের একটি স্থন্দর আলেখ্য। লেখক অন্তরাগীর দৃষ্টিতে যাঁহাকে দেখিয়াছেন, ঐতিহাসিকের মন লইয়া তাঁহার চরিত্র ও কার্যাবলী তিনি যতদূর সম্ভব নিরপেক্ষভাকে আলোচনা করিয়াছেন। প্রতাপচল্র তাঁহার পুস্তকের ভূমিকায় একস্থানে লিখিয়াছেনঃ "Keshub Chandra Sen was the embodiment of a great internal force. It upraised his character, like some stupendons edifice, ascending tier above tier, till the heights were lost in mystic communion with the Spirit of God."—ইহা অনুরাগীর কথা নয়, শিয়ের স্তুতি-নিবেদন মাত্র নয়, ইহা যথার্থ ই একজন ঐতিহাসিকের উক্তি। উপাধ্যায় মহাশয়ের 'আচাৰ্য কেশবচন্দ্ৰ' সকল দিক দিয়াই বাংলা সাহিত্যে একখানি অতুলনীয় জীবনীগ্রন্থ। আয়তনে বিশাল হইলেও, এই গ্রন্থের তথ্য সমাবেশ ও ঘটনা বিশ্লেষণ গ্রন্থকারের অপূর্ব মনীষা ও যত্নের পরিচায়ক। 'আচার্য কেশবচন্দ্র' কেশবচল্রের জীবনী মাত্র নহে, উহা তাঁহার বহুমুখী জীবনের একটি নিখুঁত ভান্ত। এই গ্রন্থে কেবলমাত্র সত্য ও সঠিক বিবরণ লিপিবদ্ধ হওয়ায়, ইহার ঐতিহাসিক মূল্য অত্যন্ত অধিক। এই গ্রন্থে সুপণ্ডিত লেখক কেশব-চক্রের জীবনান্থনীলন করিবার পক্ষে একটি চমৎকার স্থা দিয়াছেন। গ্রন্থের বিজ্ঞপ্তিতে উপাধ্যায় মহাশয় লিখিয়াছেনঃ ''যে জীবন ভগবানের আদেশ পালনে অবিচ্ছেদে ব্যাপৃত ছিল, সে জীবনের বৃত্তান্তনিচয় কোন ব্যক্তি যে সমগ্রভাবে গ্রন্থক করিবেন, তাহার সম্ভাবনা অল্প।'' অতি সত্য কথা।

তৃতীয় গ্রন্থানি কেশবচন্দ্রের জীবনাদর্শকে বুঝিবার পক্ষে অত্যন্ত মূল্যবান—অপরিহার্য বলিলেই হয়। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের চিন্তা-ভাবনা নববিধানের মধ্যে একটি স্থমহৎ ঐতিহাসিক পরিণতি লাভ করিয়াছে এবং প্রশান্তকুমার সেনের বইখানি তাহারই একটি মনোজ্ঞ ও ভাবসমূদ্ধ আলোচনা। কেশব-যুগে কি করিয়া ব্রাক্ষসমাজ একটি সর্বভারতীয় আন্দোলনের রূপ পরিগ্রহ করিয়াছিল, লেখক এই গ্রন্থে তাহাই ইতিহাস-

সন্মত প্রণালীতে বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। 'All religions are true'—কেশবচল্রের এই মহৎ বাণীর একটি চমৎকার ব্যাখ্যানও তিনি দিয়াছেন। নববিধানের মধ্যে ন্তনত্ব কি, তাহা ব্ঝিতে হইলে এই বইধানি পড়িতেই হইবে।

কেশবচন্দ্র তো সাধারণ ধর্মপ্রবক্তা বা ধর্ম-সংস্কারকের জীবন যাপন করিয়া যান নাই। তাঁহার জীবন তো কেবলমাত্র একটি শতাব্দীর জীবন নয়। রবীন্দ্রনাথের কথায়, কেশবচন্দ্র ভারতবর্ষের অন্তর্নিহিত পুরাতন ঋষি-বাক্য উদ্ধার করিবার জন্ম আসিয়াছিলেন, তিনি পুরাতনকে নৃতন করিয়া গ্রহণ করিয়া ইহাকে যুগোপযোগী একটি রূপ দিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। যাঁহার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা, তিনি প্রার্থনা করিয়া অপেক্ষা করিতেন, এবং আদেশলাভ করিতেন, সেই ব্রহ্মানন্দ কেশবচল্র ধর্মজীবনে কোন উন্নত স্তরে বাস করিতেন তাহা স্বাগ্রে উপলব্ধি করিতে না পারিলে, কেশবচল্রের জীবনের মধ্যে অন্নপ্রবেশ একরকম ত্রুসাধ্য। তিনি জীবনে একটিমাত্র মন্ত্রই লাভ করিয়াছিলেন—তাহা অগ্নিমন্ত্র। তাঁহার সমগ্র জীবনে আমরা যে অদম্য তেজ, উৎসাহ, সাহস ও শক্তির লীলা দেখিতে পাই, তাহার উৎস ছিল এই অগ্নিয় । কেশবচন্দ্র নিজেই বলিয়াছেন—"যদি জিজ্ঞাসা করি, হে আত্মন্! ধর্মজীবনের বাল্যকালে কি মন্ত্রে দীকিত হইরাছিলে? আত্মা উত্তর দেয়,—অগ্নিমন্তে। বাল্যাবধি আমি অগ্নিমন্তের উপাসক, অগ্নিমন্তেরই পক্ষপাতী। অগ্নির অবস্থাকে পরিত্রাণের অবস্থা মনে করি। অগ্নিস্ত্র কি ? শীতলতা, অলসতা, মৃত্তা, নিতেজতা, কোমলতা, নিবীর্যতা, উল্লমহীনতা, অব্সন্নতা, ভীক্তা প্রভৃতি লক্ষণগুলির বিপরীত দিকে যা কিছু দেখিতে পাও, তৎসমুদয় অগ্নি। এ জীবনে উৎসাহ উভামের অগ্নি ক্রমাগত জলিতেছে...উত্তাপের অর্থ ই জীবন। উত্তাপের বিপরীতই মৃত্য। ধর্মজীবনেও উত্তাপ না থাকিলেই মৃত্য !"

এই উত্তাপ কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনে পরিব্যাপ্ত ছিল; তাঁহার সমগ্র সতা এই উত্তাপদারা সমাচ্ছন্ন ছিল এবং ইহাই তিনি প্রত্যেকের জীবনে সব্যর্থভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিতে পারিতেন। এই উত্তাপই তাঁহার প্রকৃতিতে আনিয়া দিয়াছিল তেজস্বিতা ও স্বাধীনতাপ্রীতি। এই অগ্নিমন্ত্রের সিদ্ধসাধক ছিলেন বলিয়াই কেশবচন্দ্রের শক্তি ও সাধনা ভারতের ধর্ম, সমাজ, রাষ্ট্র ও সাহিত্যকে এমনভাবে উদ্দীপ্ত ও উদ্বুদ্ধ করিয়া দিতে পারিয়াছিল। তিনি সেই মত্রে দীক্ষিত ছিলেন বলিয়াই তাঁহার উচ্চ আকাজ্ফার অনল জীবন থাকিতে নির্বাপিত হয় নাই, হদয়ের পাত্রে এই ব্রহ্মাগ্নি সঞ্চিত ছিল বলিয়াই রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের সাধনাকে তিনি অমন একটি সার্থক পরিণতির পথে লইয়া যাইতে পারিয়াছিলেন—ব্রাহ্মধর্মের মৌলিক একেশ্বরবাদকে ইহার ঐতিহাসিক অভিব্যক্তির পথে লইয়া গিয়া ইহাকে পূর্ণবিয়ব বিশিষ্ট একটি ধর্মে রূপ দিতে পারিয়াছিলেন।

আজ ইতিহাসের আলোকে আমরা দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সত্যই একজন দিব্য-দৃষ্টি সম্পন্ন অসাধারণ ব্যক্তি ছিলেন। তাঁহার জীবনবাপী কার্যকলাপের মহৎ ফল আজ আমরা যেমন ভোগ করিতেছি, তেমনি তাঁহার ধর্মসাধনার ফলও আজ সভ্যজগতের মাত্র্য উপলব্ধি করিতে আরম্ভ করিয়াছে। এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ—কেশবচন্দ্রের এই যে বিশ্ব-জনীন উদার আদর্শ, ইহাই তো সভ্য মাত্র্যের নিয়তি-নির্দিষ্ট পথ। এই পথে চলিবার অজম্র পাথেয় কেশবচন্দ্রের চিন্তার মধ্যে, তাঁহার রচনার মধ্যে আছে। আজ সেইগুলি আমাদিগকে একে একে একে খ্ঁজিয়া বাহির করিতে হইবে।

কলুটোলার রামকমল সেন। পরম বৈশ্ব এবং সৎকর্মশীল মান্তুষ।

সামাত অবস্থা হইতে বড় হইয়াছেন। দশ টাকা বেতনের সামাত কম্পোজিটর হইতে টঁয়াকশালের সর্বোচ্চপদ—দেওয়ানী লাভ করিয়াছেন। এই পদে তাঁহার পূর্বে আর কোন বাঙালি নিযুক্ত হয় নাই। অবশেষে ভাগ্যলক্ষীর প্রসমতায় তিনি হইলেন বেঙ্গল ব্যাঙ্কের দেওয়ান। রাশি রাশি অর্থ তিনি উপার্জন করিয়াছিলেন এবং দশ হাতে তাহা ব্যয় করিয়াছিলেন সংকর্মে। সংকর্ম বলিতে রামকমল বুঝিতেন দেশে শিক্ষা বিস্তার। উনবিংশ শতকের একেবারে গোড়ার দিকের মান্ত্র্য তিনি—অনেকটা রামমোহনেরই সমসাময়িক। বিভায়, বুদ্ধিতে, চরিত্রে এবং সম্পদে—

দেওয়ান রামকমল সেনের খ্যাতি তথন সর্বত। এমন কি, ইংরেজ মহলেও তাঁহার প্রভাব প্রতিপত্তি বড় কম ছিল না। এসিয়াটিক সোসাইটির প্রথম সভ্যদের মধ্যে তিনি ছিলেন একজন।

এই রামকমল সেন কেশবচন্দ্রের পিতামহ।

কেশবচন্দ্রে পিতামহ বলিয়াই তাঁহার গৌরব নয়—তাঁহার নিজের ক্বতিত্বেই তিনি বাংলার উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছেন। দেশের উন্নতি কেমন করিয়া হইবে—ইহাই ছিল রামকমল সেনের অবসর সময়ের একমাত্র চিন্তা। নৃতন যুগ আসিয়াছে, লোককে ইংরেজি শিধিতে হইবে, শিধিতে হইবে বাংলা ও সংস্কৃত। ১৮১৭ এটিানে হিন্দু কলেজ স্থাপিত হইল, তার পরের বছর কলিকাতা স্থল বুক সোসাইটি এবং তাহারো পাঁচ বছর পরে শিকা বিভাগের কাউন্দিল সংস্থাপিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, রামকমল সেন হিন্দু কলেজের প্রতিষ্ঠাকাল হইতেই ইহার কার্য-নির্বাহক সভার সভা ছিলেন এবং পুস্তক সংগ্রহ ও অনুবাদে তিনি সর্বদা বিশেষ সহায়তা করিতেন। ১৮৩৯ খ্রীষ্টাব্দ হইতে রামকমল শিক্ষা-বিভাগের কাউন্সিলের সভ্য ছিলেন। কিন্তু ইহাই তাঁহার সম্পূর্ণ পরিচয় নয়। রামকমল সেনের অক্ষয় কীর্তি ইংরেজি-বাংলা অভিধান। কথিত আছে, স্থনামধন্য উইলিয়ম কেরির বড় ছেলে ফেলিকা কেরির সহায়তায় তিনি এই কার্বে হস্তক্ষেপ করেন। দীর্ঘকালের পরিশ্রমে তিনি এই সুরুহৎ অভিধান রচনার কাজ শেষ করেন এবং নিজ ব্যয়ে উহা মুদ্রিত করেন।

রামকমলের পরিশ্রম ও উৎসাহ কেবলমাত্র শিক্ষার ক্ষেত্রেই নিবদ্ধ ছিল না। সকল বিষয়েই যাহাতে দেশের লোকের উন্নতি হয় সেই সম্পর্কে তিনি সমান উভোগী ছিলেন এবং এই বিষয়ে রামকমলের প্রয়াস রামন্মাহনের প্রয়াসেরই সমতুল্য ছিল। তাঁহার জীবনেতিহাস পাঠে জানা যায় যে, ধনী, দরিদ্র, শিক্ষিত—সকলের জন্ত দেওয়ান রামকমল সেন নিজেকে উৎসর্গ করিয়াছিলেন। এত যে দেশহিতকর কার্য করিতেন, কিন্তু আশ্চর্য এই যে, খ্যাতি বিষয়ে তিনি ছিলেন সম্পূর্ণ উদাসীন, আত্মপ্রচারে বিমুধ বিলিলেই হয়, যাহা তথ্নকার বৃদ্ধিজীবিদের মধ্যে খ্ব বিরল ছিল।

তারপর তাঁহার ধর্মনির্ছার কথা। দেখিতে পাই যে, এই বিষয়ে রামকমল ছিলেন সর্বপ্রকারে কুসংস্কারবর্জিত একজন মানুষ। রামমোহনের সমসাময়িক হইলেও, রামমোহনের প্রভাব তাঁহার উপর পড়ে নাই—তবে ধর্মের বিষয়ে রামকমলের মতবাদ অনেকটা রামমোহনের মতবাদের অন্থর্মপ ছিল। গোস্বামী বংশের সন্তান ইইলেই যে গোস্বামী হইবে—এই কথা রামকমল বিশ্বাস করিতেন না, মানিতেনও না। ধর্ম বলিতে তিনি ব্যাতন শাস্ত্রজ্ঞতা ও স্বান্থভূতি। কথিত আছে, রামকমল সেন স্বোপার্জিত অতুল ঐশ্বর্যের মধ্যেও আজীবন বৈরাগ্য রক্ষা করিয়া চলিয়াছিলেন; দিনান্তে প্রতিদিন তিনি স্বহন্তে সিদ্ধপক হবিষ্যার রন্ধন করিয়া ভোজন করিতেন। কলুটোলার সেন-বংশ সেদিন এই প্রগতিশীল এবং পুণ্যাত্মা মানুষ্টির কল্যাণে যে খ্যাতি অর্জন করিয়াছিল, সমসাময়িক সমাজজীবনকে তাঁহার চারিত্রিক আদর্শ যেভাবে প্রভাবান্ধিত করিয়াছিল, সে ইতিহাস জানিবার মতন।

এই রামকমল সেনের পৌত্র কেশবচল্র সেন।

রামকমল সেনের চার ছেলে—হরিমোহন, প্যারীমোহন, বংশীধর ও মুরলীধর। প্যারীমোহনও টাঁ কশালের দেওয়ান ছিলেন। পিতার গুণ তিনি বোল আনাই পাইয়াছিলেন—তেমনি ধর্মপরায়ণ, তেমনি বদান্ত-প্রকৃতির। কেশবচন্দ্র ইহারই মধ্যমপুত্র। কেশবচন্দ্রের জন্মকাল ১৮৩৮ খ্রীষ্টান্দ, ১৯শে নভেম্বর। পিতা এবং পিতামহ উভয়েই তথন জীবিত। কেশবচন্দ্রের মাতামহ গৌরহরি দাস ছিলেন একজন স্বধর্মনির্চ শক্তিনরোপাসক এবং আয়ুর্বেদশাস্ত্রে পারদর্শী চিকিৎসক। কেশব-জননী সারদা ইহারই তৃতীয়া কন্তা। পিতৃকুল ও মাতৃকুলের সকল পুণ্য যেন কেশবচন্দ্রের মধ্যে দেদীপ্যমান হইয়া উঠিয়াছিল। বলিতে গেলে, বিশুদ্ধ হিল্পু ও বৈশ্বব পরিবারেই তাঁহার জন্ম। প্রসন্দতঃ উল্লেখ্য যে, রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—তিনজনেই বৈশ্বব বংশের সন্তান। কথিত আছে, শিশুকাল ইইতেই কেশবচন্দ্রের দেহের এমন একটি পুণ্যমাখা লাবণ্য ছিল যাহা দেখিয়া সকলেই মুগ্ধ হইত। পৌত্র যে ভবিয়তে একজন শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি হইবে, একজন ধর্মসংস্কারক হইবে, এই সম্পর্কে পিতামহ ব্রামকমলের

নাকি ভবিশ্বদাণী ছিল। পুত্ৰ এবং পুত্ৰবধূ উভয়কেই তিনি এই কথা বলিয়া গিয়াছিলেন। সে ভবিশ্বদাণী মিথ্যা হয় নাই।

প্যারীমোহন অতি প্রিয়দর্শন স্থনর পুরুষ ছিলেন। তাঁহার হৃদয় ছিল যেমন কোমল, তেমনি দয়ার্দ্র। পিতার ফায় তিনিও বিচক্ষণ ও ভদ্র ছিলেন। বৈঝবোচিত গুণগুলি তাঁহার মধ্যে স্বাভাবিকভাবেই বিকাশ লাভ করিয়াছিল। গোপনে ছঃখী ও বিপন্নদিগকে দানে তিনি ছিলেন মুক্তহন্ত। বস্তুতঃ, কলুটোলার সেন-পরিবারে ঈশ্বর-আরাধনা যেমন পারিবারিক ধর্ম ছিল, তেমনি বদাস্ততা, বিশেষ করিয়া গরীব তুঃখীদের প্রতি সমবেদনা ছিল ইংহাদের সহজাত। কেশবচন্দ্রের মাতৃসোভাগ্যও বড় কম ছিল না। তাঁহার মাতা সারদা দেবী একজন পুণাশীলা এবং আদর্শস্থানীয়া মহিলা ছিলেন। সারদাদেবীর জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, "পঁচিশ বংসর বয়সে বিধবা হইয়া, তিনি তিনটি নাবালক পুত্র এবং কয়েকটি কন্তার সহিত যেরূপ কন্ত সহিয়া জীবনের মহন্ত এবং স্বর্গীয় চরিত্র রক্ষা করিয়া আসিয়াছেন, তাহা শুনিলে হৃদয় বিগলিত হয়। সারদাস্থনরী অল্প বয়সে বিধবা হইয়া আপনার পুত্রদের সহিত অতি সাবধানে অভিভাবকদের অধীনে বাস করিতেন। পূজা আহ্নিক, ব্রত উপবাস, তীর্থভ্রমণ, গঙ্গাস্থান, সাধুভক্ত-দর্শন, ভজাভদ্র কুটুম্ব ও তুঃধী কাঙালজনের সেবা, সংসারের রন্ধনাদি কার্য তাবৎ বিষয়েই তাঁহার চিরদিন সমান অন্তরাগ দেখা গিয়াছে।"

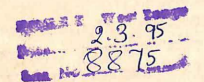
কেশবচন্দ্রের জন্মের এই হইল পারিবারিক পরিবেশ।

বাংলার সামাজিক জীবনের পরিবেশ তথন কেমন ছিল, তাহাও আমাদের একটু জানা দরকার। কেশবচল্রের জন্মকালে আমরা উনিশ শতকের তৃতীয় দশক প্রায় উত্তীর্ণ হইয়াছি। বিস্টলে রামমোহনের মৃত্যুর ঠিক পাঁচ বংসর পরে কেশবচল্রের জন্ম। বাংলার সমাজ ও ধর্মজীবনে বিবিধ সংস্কারের স্কুচনা করিয়া যান রামমোহন এবং নবজাগৃতি তথন ধীরে ধীরে তাহার সকল রূপ ও রেখা লইয়া জাতির ইতিহাসের উদয়াচলে দেখা দিতে আরম্ভ করিয়াছে। প্রাচীন জীবন্যাত্রা যাহা এতকাল নানাবিধ অন্ধ

5 (क भ व ह ज

কুসংস্কারের কল্পরময় পথে চলিয়া আসিতেছিল, তাহা তথন নৃতনের স্পর্শ পাইতে আরম্ভ করিয়াছে। যাঁহাদের চিন্তা, কর্ম ও প্রতিভা দারা এই ন্ব-জাগৃতি সার্থক হইয়া উঠিবে ন্বযুগের সেইস্ব কণ্জনা নায়কদের অনেকেই ইতিমধ্যে ইতিহাসের রঙ্গমঞ্জোসিয়া গিয়াছেন। দেবেজনাথ রামচক্র বিভাবাগীশের নিকটে উপনিষদ পড়িতে আরম্ভ করিয়াছেন, বিভাসাগর তথনো সংস্কৃত কলেজের ছাত্র। হিন্দু কলেজের উত্তীর্ণ <u>ছাত্রদল</u> 'সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা' ত্থাপন করিয়াছেন। ইহাদের মধ্যে ছিলেন রামগোপাল ঘোষ, রামতহু লাহিড়ী, প্যারীচাঁদ মিত্র, তারাচাঁদ চক্রবর্তী, কুঞ্মোহন বন্দ্যোপাধ্যায় প্রভৃতি। ইংহারাই ছিলেন সেদিনের বহু খ্যাত এবং বহু নিন্দিত 'ইয়ং বেঙ্গল'। ইংহাদের শিক্ষাদাতা ছিলেন ডিরোজিও। হিন্কলেজের এই প্রথম দলের ছাত্রগণের মধ্যে আমরা যুগপৎ ছুইটি ভাব <mark>লক্ষ্য করি—প্রাচ্যবিরোধিতা আর বিপ্লবমুখীনতা। তথাপি এ বিষয়ে কোন</mark> সন্দেহ নাই যে তাঁহারাই এ দেশের সর্ববিধ কল্যাণ কর্মের অগ্রণী ছিলেন, এবং সামাজিক ও রাজনৈতিক স্বাধীনতা মন্ত্রের প্রধান উপাসক ছিলেন। কেশবচন্দ্রে জন্মের কালেই দেখিতে পাইতেছি দারকানাথ ঠাকুর বেদল ল্যাওহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েসন স্থাপন করিয়াছেন। যে আন্দোলনের ফলে সেদিন বাঙালি সমাজের চকু ফুটিয়াছিল, সে ইতিহাস স্থপরিচিত। সজ্মবদ্ধ হওয়া, এবং স্থায়ীভাবে রাজনৈতিক আন্দোলন জাগাইয়া রাখিবার কোনো আয়োজন করা যে কত আবশুক, বাঙালি তাহা প্রথম ব্ঝিতে পারিল। এই প্রয়োজনের তাগিদেই বেঙ্গল ল্যাওহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েসনের স্বষ্টি। ইয়ং বেদলের মুখপত্র 'জ্ঞানাদ্বেষণ' তখন দেখা দিয়াছে, অন্তদিকে দেবেল-নাথের সম্পাদনায় এবং রামমোহনের পুত্র রমাপ্রসাদ রায়ের সভাপতিত্বে 'সর্বতত্ত্বদীপিকা সভা' স্থাপিত হইয়াছে। ইংরেজি শিক্ষায় তথন মেকলের ৰুগ আরম্ভ হইয়া গিয়াছে। এবং মুদ্রায়ন্ত্রের স্বাধীনতাপ্রদ আইন প্রবর্তিত হইয়াছে। বাংলার সমাজজীবনে সংবাদপত্তের বিকাশ ও জনমত প্রকাশের যুগ আরম্ভ হইয়াছে। কলিকাতায় পাবলিক লাইবেরি স্থাপিত হইয়াছে। উনবিংশ শতকের এই সামাজিক পরিবেশেই কেশ্বচন্দ্রের জন্ম।

ভনাবংশ শতকের এই সামাজিক পরিবেশেই কেশবচন্দ্রে জন্ম। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, এই পরিবেশে এবং এই একই বৎসরে (১৮৩৮ খ্রীঃ) জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন বৃদ্ধিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়। কেশবচন্দ্র ও বৃদ্ধিমচন্দ্র—
উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে ইহাদের উভয়েরই
বিশিষ্ট ভূমিকাছিল। কেশবচন্দ্র যেমন ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের ক্ষেত্রে যুগান্তর
আনিয়াছিলেন, বৃদ্ধিমচন্দ্রও তেমনি বাংলা সাহিত্যে এক বিরুট যুগান্তর
আনিয়াছিলেন। তিনিই আধুনিক বাংলার প্রথম ওপস্থাসিক, মননশীল
লেখক এবং বাঙালির প্রথম সাহিত্যগুরু। বাংলা গল্পের সর্বোত্তম সংস্কারক
তিনিই। কেশবচন্দ্র ও বৃদ্ধিমচন্দ্র উভয়েই স্ব স্থ প্রভিভা দ্বারা বাঙালির
সমাজ ও সাংস্কৃতিক জীবনকে একটি ন্তন গরিমায় ভূষিত করিয়া
গিয়াছেন। উনিশ শতকের দ্বিতীয়াধে বাঙালিমানস-গঠনে যে তিনটি
প্রতিভা স্বচেয়ে বেশি কার্য করিয়া গিয়াছে তাঁহারা হইলেন বিভাসাগর,
বৃদ্ধিমচন্দ্র ও কেশবচন্দ্র।





महर्षि (मरवन्तनार्थत बाजाकीवनीरा (मिश्व भारे रा, १४०७ बीहार्स তাঁহার জীবনে ঘারতর পরিবর্তন দেখা দিয়াছে, বিবিধ অশান্তির ফলে সংসার হইতে মুক্ত হইয়া যথেচ্ছ বিচরণের আকাজ্জা তাঁহার মনে জাগ্রত হইয়াছে। আনুষ্ঠানিক ভাবে ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর তের বৎসর অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং এই কালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম গ্রন্থ রচনা করিয়া, তিনি রামমোহনের ব্ৰাক্ষসমাজকে একটি নৃতন ৰূপ দিয়াছেন; যাহা ছিল বীজাকাৰে, তাহাকেই তিনি বৃক্ষরপে পরিণত করিয়াছেন। সত্যায়েষী দেবেলুনাথের নেতৃত্বে কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ তখন যথেষ্ট পরিণতি লাভ করিয়াছে। কিন্তু তারপর কি হইল ? মহর্ষি নিজেই লিখিয়াছেনঃ ''অফ্যুকুমার দ্তু একটা 'আত্মীয়-সভা' বাহির করিলেন, তাহাতে হাত তুলিয়া ঈশ্বরের স্কর্প বিষয়ে মীমাংসা হইত। ... এখানে যাঁহারা অঙ্গম্বরপ, যাঁহারা আমাকে বেষ্টন করিয়া রহিয়াছেন, তাঁহাদের অনেকের মধ্যে আর কোন ধর্মভাব ও নিষ্ঠাভাব দেখিতে পাই না। কেবলি নিজের নিজের বুদ্ধি ও ক্ষমতার লড়াই। কোণাও মনের মত সায় পাই না। আমার বিরক্তি ও ওদাস্থ অতিশয় বৃদ্ধি হইল।'' এই সময়ে রাজনারায়ণ বস্থ মেদিনীপুর ব্রাহ্মসমাজে একটি বক্তৃতা পাঠ করেন। সেই বক্তৃতা দেবেন্দ্রনাথের অত্যন্ত ভাল লাগিয়াছিল, কিন্তু তত্ত্বোধিনী সভার গ্রন্থাকোরা তাহা পত্রিকায় প্রকাশযোগ্য মনে ক্রিলেন না। কুর্কচিত্তে দেবেন্দ্রনাথ এক পত্তে লিখিতেছেনঃ ''কতক-গুলান নান্তিক গ্রন্থাক্ষ হইয়াছে। ইহারদিগকে এ পদ হইতে বহিষ্কৃত না করিয়া দিলে আর ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের স্থবিধা নাই।"

ব্রাক্ষসমাজের জীবনে এই সময়ে যে সৃষ্টে দেখা দিয়াছিল, 'ব্রাক্ষসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরীক্ষিত বৃত্তান্তে' মহর্ষি তাহা পরবর্তীকালে স্পষ্টভাবেই উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেনঃ "শেষে ঈশ্বরের স্বরূপ লইয়াই ব্রাক্ষদলের মধ্যে বিবাদ পড়িয়া গেল। তাঁহারা তর্ক উপস্থিত করিলেন, 'ঈশ্বর অনস্ত কি প্রকারে হইতে পারেন? হস্তোভালন কর

দেখি, ঈশ্বর সর্বজ্ঞ কি না ?' কি হাস্তাম্পদ। দার ক্র করিয়া হস্তোতোলন
দারা ঈশ্বরের স্বরূপ নির্ণয় করা যে কি হাস্তাম্পদ, ইহা তাঁহারা তথন
ব্ঝিতে পারেন নাই। আমি এই সকল বিবাদ বিসহাদ দেখিয়া হিমালয়ে
চলিয়া গেলাম।"

দেবেজনাথ এইসকল গোলযোগের নাম দিয়াছিলেন 'ব্রহ্মগোল'। তিনি
তথন ব্রাহ্মসমাজের টুটিদিগের দোহাই দিয়া এই বিবাদ নিরস্ত করিতে সক্ষম
হইয়াছিলেন। কিন্তু তাঁহার মানসিক অশান্তি এমনই গভীর হইয়া
উঠিয়াছিল যে, তিনি এইবার হিমালয় হইতে ফিরিবেন না সয়য় করিয়াই
গৃহ ত্যাগ করিয়া চলিয়া গিয়াছিলেন। স্পট্টই দেখা য়াইতেছে, যেব্রাহ্মসমাজের জন্ম তিনি যৌবনকালেই তাঁহার দেহ মন ও অর্থ নিয়োগ
করিয়াছিলেন, সেই ব্রহ্মসমাজে যেন তাঁহার নেতৃত্বের সয়ট দেখা দিল।
অন্তরঙ্গ সহকর্মিদের ধর্মবিশ্বাসে আন্তরিকতার অভাব লক্ষ্য করিয়া
দেবেজনাথ যারপর নাই বিচলিত হইয়া পড়িলেন, য়্জিবাদী নান্তিকদের
লইয়া তিনি যেন কতকটা বিত্রত বোধ করিলেন। তাই হিমালয়ের নিভ্ত
প্রশান্তির মধ্যে চিত্তের শান্তি খুঁজিবার জন্ম, মহর্ষি ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্রের আখিন
মাসের মাঝামাঝি ভ্রমণে বাহির হইলেন। তারপর ১৮৫৮ খ্রীষ্টাব্রের
শেষভাগে তিনি কলিকাতায় প্রত্যাবর্তন করেন।

আর গৃহে ফিরিবেন না, এই সদ্ধন্ন লইরাই দেবেন্দ্রনাথ গৃহত্যাগ করিয়াছিলেন, কিন্তু ঘুই বৎসর পরে তাঁহার এই সদ্ধন্ন পরিবর্তিত হইল কেন? আত্মজীবনীতে তিনি লিখিয়াছেনঃ "একদিন আখিন মাসে খদে নামিয়া একটা নদীর সেতুর উপর দাঁড়াইয়া তাহার স্রোতের অপ্রতিহত গতি ও উল্লাসময়ী ভঙ্গী দেখিতে দেখিতে বিশ্বয়ে ময় হইয়া গেলাম।" নদীর সেই নিয়গামী স্রোতোধারার মধ্যে তিনি যেন তাঁহার অন্তর্ধামী পুরুষের অল্রান্ত সেই নিয়গামী স্রোতোধারার মধ্যে তিনি যেন তাঁহার অন্তর্ধামী পুরুষের অল্রান্ত পাইলেনঃ "এই নদীর মত নিয়গামী হও। তুমি এখানে যে সত্য লাভ করিলে, যে নির্ভর ও নিষ্ঠা শিক্ষা করিলে, যাও, পৃথিবীতে গিয়া তাহা প্রচার কর।" তিনি স্পষ্টই ব্রিলেন, ইহা ঈশ্বরের আদেশ। তারপর কণ্মাত্র ছিধা না করিয়া, ঈশ্বরের ইচ্ছার সহিত তাঁহার ইচ্ছা মিশাইয়া দিয়া মহর্ষি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিলেন।

মনের মধ্যে যে ভাব লইয়া এবং ঠিক যে সময়ে দেবেল্রনাথ কলিকাতায় ফিরিলেন, ব্রাহ্মসমাজের ক্রমবিকাশের ধারা বিচার করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ঠিক সেই সময়ে ব্রাহ্মসমাজে আর একটি নৃতন প্রতিভার আবির্ভাবের জন্ম ক্ষেত্র প্রস্তুত হইয়াছিল। সমাজের সেই পরিবর্তিত পরিবেশে ইহাকে পরিচালিত করা কিম্বা ইহাকে অগ্রগতির পথে, ইহার মাভাবিক পরিণতির পথে লইয়া যাওয়া একা দেবেল্রনাথের পক্ষে আর তখন সম্ভব ছিল না। ঈশ্বরবিশ্বাসী দেবেল্রনাথ জানিতেন যে, তাঁহার সকল কার্য অন্তর্বামী পুরুষের ইচ্ছা দারাই নিয়ত্রিত হইয়া আসিতেছে। আজ জীবনের ৪১ বৎসর বয়সে উপনীত হইয়া তিনি যেন নৃতন করিয়া ঈশ্বরের করণা অন্তর্ভব করিলেন। বীজ হইতে যথন এতদিনে রুক্ষের উৎপত্তি হইয়াছে, তখন ইহাতে কুল কুটিবেই—ব্রাহ্মসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট ভূমিকা পালন করিবেই, হুদয়ের মধ্যে এইরূপ একটি ধারণা লইয়াই মহর্ষি যে সেদিন গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়াছিলেন, এই অনুমান অসম্ভত নয়।

আমরা দেখিয়াছি, প্রথম যৌবনেই কল্যাণ্মন্ত্রে দীক্ষিত হইয়া দেবেন্দ্রনাথ ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্ত আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন এবং তের বৎসরকাল
পর্যন্ত তিনি সমাজকে পরিচালিত করিয়াছেন। তারপর ব্রাহ্মসমাজের
জীবনে সঙ্কট দেখা দিল, প্রেরণার অভাব বোধ হইল, মধ্যপথে অসিয়া ইহার
গতি যেন সহসা স্তর্ধ হইয়া গিয়াছে। ঠিক সেই য়ৢগসদ্ধিক্ষণেই দেবেন্দ্রনাথের
সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন কেশবচন্দ্র। এই ছই ক্ষণজন্মা মহাপুরুষের
মিলনের কাহিনী যথাস্থানে বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৫৭ থ্রীষ্টাব্দেতিনি ব্রাহ্মসাজে প্রবেশ করিবার জন্ম গোপনে প্রতিজ্ঞাপত্র লিখিয়া পাঠান। কথিত আছে, ব্রাহ্মসমাজের একখানি ক্ষুদ্র পুস্তিকা পাঠ করিয়া তিনি সর্বপ্রথম ব্রাহ্মসমাজের অন্তিত্বের বিষয় অবগত হন এবং "এই পুস্তিকায় 'ব্রাহ্মধর্ম কি ?' এই অধ্যায়টি পাঠ করিয়া, তাঁহার অন্তরের বিশ্বাসের সহিত উহার সম্পূর্ণ ঐক্য দেখিতে পান। স্মৃতরাং ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ করিবার জন্ম তাঁহার অভিলাষ উদ্ধীপ্ত হয়।" এই যে অন্তরের বিশ্বাস, ইহা কেশবচন্দ্রের মধ্যে কিভাবে জাগ্রত হইয়াছিল, সেই ইতিহাসের কথাই আগে বলিব।

দেবেক্রনাথের স্থায় কেশ্বচন্দ্রও ধনী পরিবারের সস্তান।

জোড়াসাঁকোর ঠাকুরপরিবারের স্থায় কল্টোলার সেন-বংশের ঐশর্বের গরিমাবড় কম ছিল না, তবে সে ঐশর্বের সহিত আড়ম্বর ছিল না, বিলাসিতা তো ছিলই না। দ্বারকানাথের সহিত রামকমলের পার্থক্য এইখানেই। রামকমল ধনী ছিলেন, কিন্তুমহাত্মভব ব্যক্তি ছিলেন এবং সমকালীন বাংলার সমাজজীবনে তিনি যে প্রভাব বিস্তার করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন তাহার মূলে ছিল এই মহাত্মভবতা। সত্য কথা বলিতে কি, ঐশ্র্বের সহিত বৈরাগ্য—এ দৃষ্টান্ত সে মুগে একমাত্র ধর্মনিষ্ঠ রামকমলই প্রথম স্থাপন করেন। এই ধর্মনিষ্ঠাই ছিল সেন-পরিবারের প্রকৃত সম্পদ। স্কৃতরাং কেশবচন্দ্র এক ধর্মনিষ্ঠ ধনী পরিবারের সন্তান। এই স্ক্রিখ্যাত প্রাচীন পরিবারের সকল ঐতিহ্ লইয়াই কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকের শেষভাগে জন্মগ্রহণ করেন।

কলুটোলার সেন-পরিবার ছিলেন হুগলী জেলার অন্তর্গত গৌরীভার (গরিকা) আদি অধিবাসী। কলিকাতায় স্থামীভাবে বসবাস করিলেও এই পরিবারের লোকেরা অবকাশ পাইলেই স্বগ্রামে ঘাইতেন। সেখানে তাঁহারা সকলের সহিত প্রাণ খুলিয়া মিশিতেন, ঐশর্রের কোন ভেদ রাখিতেন না। স্বভাবতঃই তাঁহাদের এই প্রকার আচার-আচরণ স্থানীয় অধিবাসীদিগকে চমৎকৃত করিত। শৈশবে পরিবারবর্গের সহিত কেশবচন্দ্রও মাঝে মাঝে গরিকায় আসিতেন। এইখানেই তিনি সেইসময়ে তাঁহার সমবয়সী এবং আত্মীয় প্রতাপচন্দ্র মজ্মদারের সহিত পরিচিত হইয়াছিলেন। উত্তরকালে যিনি কেশবচন্দ্রের দিফণহন্ত স্বরূপ হইয়া খ্যাতিলাভ করিবেন, সেই প্রতাপচন্দ্রের সহিত শৈশবেই কেশবচন্দ্রের পরিচয় ও সখ্যতা ইতিহাসের নিগৃঢ় বিধানেই যে সাধিত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোন সন্দেই নাই। বয়সে প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্র অপেকা ছুই বৎসরের ছোট ছিলেন।

কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনে রামমোহনকে ধর্মপিতামহ এবং দেবেন্দ্রনাথকে ধর্মপিতা বলিয়া স্বীকৃতি দিয়াছেন। একেশ্বরবাদের ভূমির উপর দাঁড়াইয়া রামমোহন সকলের সহিত ভ্রাতৃত্বে মিলিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার

জন্স তিনি দেশীয় ও বিদেশীয় ধর্মশাস্ত্র সমূহকে একেশ্বরবাদের প্রতিষ্ঠার উপায় হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার স্বদেশবাসীগণকে বেদান্ত-প্রতিপাত ধর্মে আনয়ন করিবার জন্ম রামমোহনের প্রয়াস স্ক্রিদিত। তিনি প্রচলিত সকল প্রকার পৌত্তলিকতার উচ্ছেদ্সাধন করিয়া একমাত্র অদ্বিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা প্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন। মোট কথা, রামমোহন শাস্ত্র এবং যুক্তিকে অবলম্বন করিয়াই ধর্মের সংস্কার চাহিয়াছিলেন; সকল শাস্তের প্রতিই তিনি সম্মান প্রদর্শন করিয়াছেন। সাধু মহাজনদিগের কোনো জাতি নাই, ইঁহারা সকলেই ঈশ্বরের প্রভাব ও শক্তি, রামমোহন ইহা বেমন বিশ্বাস করিতেন, তেমনি আবার ধর্মের অলোকিকত্ব তিনি স্বীকার করিতেন না, ঈশ্বর-প্রেরিত মহাপুরুষদের জীবন ও উপদেশকেই তিনি স্বীকৃতি দিতেন। হিন্দু, মুসলমান এবং এপ্টান—প্রধানতঃ এই তিন সম্প্রদায়ের ধর্মসত ও ধর্মশান্তের গূঢ় আলোচনাই রামমোহন তাঁহার জীবনে করিয়াছিলেন এবং এই অলোচনার ফলে তিনি এই সিদ্ধান্তে পৌছিয়াছিলেন ষে, "ঈশ্বর একমাত্র অদিতীয় ও তিনিই উপাস্ত, এই মূল মতে সকলের ঐক্য আছে, কেবল অবান্তর ভেদ লইয়া বিবাদ বিসংবাদ।" এই বিশ্বাসের বশবর্তী হইয়াই রামমোহন একেশ্বরবাদের ভূমিতে পৃথিবীর সকল ধর্মের লোককে এক করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। ব্রাহ্মসমাজের টুফটিডিড তিনি <mark>তাঁহার এই মতকেই স্বস্প</mark>ষ্টভাবে প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন।

তারপর আসিলেন দেবেন্দ্রনাথ। তাঁহার জীবনে আমরা দেখিয়াছি যে ঐশর্যের স্থখায়া হইতে তুলিয়া লইয়া ধর্ম তাঁহাকে তাহার পথের মাঝখানে দাঁড় করাইয়া দিল। ক্র্রধারনিশিত অতি তুর্গম সেই পথে নির্ভয়ে পদ নিক্রেপ করিয়া তিনি কিভাবে অমৃতের সন্ধান করিয়াছিলেন সে ইতিহাস স্থপরিচিত। রামমোহনের আদর্শহারা অন্থ্যাণিত হইয়াই দেবেন্দ্রনাথ কোনদিকে দকপাত না করিয়া ভারতবর্ষের ঋষিকল্লিত চিরন্তন ব্রক্ষের আধ্যাত্মিক পূজা তাঁহার দেশবাসীর নিক্ট মুক্তকঠে ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন। দেবেন্দ্রনাথও একজন সর্বজনীন ধর্মমতের প্রবক্তা। তিনিও একদিন রামমোহনের মতো তাঁহার পূর্বতন সমস্ত সংস্কার, সমস্ত আশ্রয় পরিত্যাগ করিয়া একেবারে রিক্তহন্তে বাহির হইয়া পড়িয়াছিলেন—শাস্ত্র

নয়, প্রচলিত প্রথা নয়, তাঁহার ব্যাকুলতাই একদিন তাঁহাকে পথ দেখাইয়া-ছিল। দেবেন্দ্রনাথ যখন প্রথম ব্রাক্ষসমাজে যোগদান করেন তথন তিনি সমাজকে কি অবস্থায় দেখিয়াছিলেন তাহা তাহার নিজের কথাতেই আমরা জানিতে পারি। তাঁরপর তিনি রামমোহনের প্রতিষ্ঠিত ব্রহ্মবীজ কিভাবে বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছিলেন, সে কাহিনীও অতি স্থপরিচিত।\*

দেবেল্রনাথের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার সংগঠনী প্রতিভা দ্বারা তিনি যতদ্র পারিয়াছিলেন, ব্রাক্ষসমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন, তারপর ১৮৫৬ গ্রীপ্রান্ধে সহযোগিগণের শুক্ষ জ্ঞানতর্কে বিরক্ত এবং বিরত হইয়া সমাজের ভবিয়ৎ উন্নতির আশা একরকম ত্যাগ করিয়াই তিনি হিমালয়ের নির্জনতার মধ্যে আশ্রয় গ্রহণ করেন এবং হই বৎসর কাল সেইখানে বাস করেন। হই বৎসর পরে হিমালয় হইতে ফিরিয়া আসিয়া (১৫ই নভেম্বর ১৮৫৮ গ্রীঃ) তিনি নব উদ্যামে, নব উৎসাহে ব্রাক্ষধর্ম প্রচারে প্রবৃত্ত হইলেন, শুক্ষ উপাসনা প্রণালীকে সজীব করিয়া তুলিলেন। শুক্ষ বিতর্কের স্থল তত্ত্ববোধিনী সভা ভাঙিয়া গেল; ব্রাক্ষসমাজের মৃতভাব অপসারিত হইল। ব্রাক্ষসমাজ তথা মহর্ষির জীবনের সেই শুভক্ষণে তরুণের উৎসাহ লইয়া তাঁহার সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন অভুত্বর্মা কেশবচন্দ্রের বয়স কুড়ি বৎসর।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, আঠার বৎসর বয়সেই তাঁহার জীবনে ধর্মের ভাব জাগ্রত হইয়াছিল এবং "তাহা দিন দিন ঘনীভূত হইয়া বৈরাগ্যের তীব্রতায় পরিণত হইল।" আঠার হইতে কুড়ি এই তুই বৎসরের আধ্যাত্মিক চেতনার উদ্মেষের ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ংত তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থে বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেনঃ তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থে বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেনঃ "যখন কেহ সহায়তা করে নাই, য়খন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্টি "যখন কেহ সহায়তা করে নাই, য়খন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্টি হই নাই, ধর্মগুলি বিচার করিয়া কোন একটি ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক শ্রেণীতে যাই নাই, শর্মজীবনের সেই উয়াকালে 'প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর', এই ভাব, এই শব্দ হাদয়ের ভিতর উথিত হইল। ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই; গুরু কে, কেহ বলিয়া

 <sup>\*</sup> ल्यंक-श्र्वीण 'महिं (परवल्यनांव' श्रेष्ठ जहेवा ।

দেয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্বরূপ প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই' এই শব্দ উচ্চারিত হইত।"

এই প্রার্থনার ভিতর দিয়াই কেশবচন্দ্র ধর্মকে পাইয়াছিলেন, যেমন পাইয়াছিলেন দেবেন্দ্রনাথ নক্ত্রখচিত অনন্ত আকাশ হইতে। স্কুত্রাং আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, কি দেবেন্দ্রনাথ, কি কেশবচন্দ্র উভয়েরই ধর্মজীবন ব্রাক্ষসমাজের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্ব হইতেই আরম্ভ <mark>হ</mark>ইয়াছে। উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ তাঁহার 'আচার্য কেশ্বচন্দ্র' গ্রন্থে বাল্যকালে কেশবচন্দ্রের ধর্মান্তরাগ প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "কেশবচন্দ্র বাল্যকাল হইতে ধর্মপ্রিয় ছিলেন। তিনি যখন নিতান্ত শিশু, তখন তাঁহার পিতামহ তাঁহাকে <mark>অস্তান্ত শিশুগণ সহ হরিনাম অর্পণ করেন। অস্তান্ত সকলে সে নাম ভুলিয়া</mark> যান, কিন্তু কেশবচল্র সে নাম কখন ভোলেন নাই। ইনি বাল্যকাল হইতে শুদ্ধসত্ত্ব জীবন যাপন করিয়াছেন। ইনি স্নানান্তে পবিত্র পট্টবস্ত্র পরিধান <mark>করিয়া হরিনামের ছাপে সর্বাঙ্গ ভূষিত করিতেন।" রামমোহন বা দেবেল্র-</mark> নাথের বাল্যপ্রকৃতি হইতে কেশবচন্দ্রের বাল্যপ্রকৃতির এই বৈশিষ্ট্যটুকু আমাদিগকে মনে রাখিতে হইবে। তাঁহার সমগ্র জীবন এবং সেই জীবনের <mark>যাবতীয় চিন্তা ও কার্য এই এক স্থ</mark>রে রণিত, এক ছন্দে গ্রন্থিত। ব্রহ্মানন্দের পরিণত জীবনের ভাব ও আচরণ যাঁহারা লক্ষ্য করিয়াছেন, তাঁহারাই ইহা বুঝিতে পারিবেন যে, ধর্মের ভাবটি শৈশবেই অতি স্বাভাবিক ভাবে পারিবারিক পরিবেশের মধ্য দিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনে প্রবেশ করিয়াছিল। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে উল্লেখ করিতে হয়। তাঁহার প্রধান জীবনীকারদের বৃত্তান্তের সাক্ষ্যে আমরা দেখিতে পাই যে, বাল্যকাল হইতেই কে<del>শবচল্রের</del> চরিত্র বিশুদ্ধ ছিল। ধর্মসংস্কারের ক্ষেত্রে রামমোহন-দেবে<del>ত্র</del>-নাথের চিন্তা-ভাবনাকে যিনি উত্তরকালে একটি সম্পূর্ণ পরিণতি দান করিবেন, তিনি যে निर्मल চরিত্রের মান্ত্র হইবেন, ধর্মবোধ যে তাঁহার স্বাভাবিক ও সহজাত হইবে, এ বিষয়ে কোন সন্দেহই থাকিতে পারে না। তাই না কেশবচন্দ্র নিজে বার বার বলিয়াছেন—"I am a singular man"—আমি একটি বিশিষ্ট মাতুষ। সেদিন বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসের সন্ধিক্ষণে এমনই একজন 'Singular man'-এর প্রয়োজন ছিল।

তাঁহার ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিবার ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেনঃ

"ইংরাজি শিক্ষা আমার মনকে বিচলিত করিয়া দিয়াছিল, সকলই যেন শৃন্য বোধ করিতাম। পৌত্তলিকতা ছাড়িলাম, কিন্তু তাহার স্থলে কোন অসন্দিধ নিশ্চিত ধর্মের সন্ধান পাইলাম না। সাংসারিকতার দিকে অগ্রসর হইতে লাগিলাম। ভগবৎ করণার প্রভাবে আমি উচ্চতর বিষয়ের জন্ম ব্যগ্র হইয়া পড়িলাম। স্বয়ং ভগবান আমাকে আধ্যাত্মিক জীবনের রহস্য—প্রার্থনার আশ্রয় লইতে বলিয়া দিলেন। আমি প্রতিদিন সকাল সন্ধ্যায় প্রার্থনা লিখিয়া ব্যবহার করিতে লাগিলাম। ক্রমশঃ আমি জ্ঞান, পৰিত্ৰতা ও প্ৰেমে উন্নত হইতে লাগিলাম। তথন আমি একটা স্থানিদিই ধর্ম ও সমাজের অভাব অহভব করিতে লাগিলাম। কিছু সময় পূর্বে আমার নিজ গৃহে 'দি গুড়উইল ফ্রেটারনিটি' (The goodwill fraternity) নামক একটি কুল সভা বা সমাজ স্থাপন করিয়াছিলাম; 'ঈশ্বর আমাদের পিতা, আমরা প্রস্প্র ভাই'—ইহাই ছিল আমাদের মত। প্রচলিত পুরাতন কোন ধর্ম বা সমাজ আমার উপযোগী বলিয়া বোধ হইল ন। এমন সময়ে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের প্রকাশিত একখানি কুজ পত্রিকা আমার হাতে আসিল। 'গ্রাক্ষধর্ম কি ?'—এই অধ্যায় পড়িয়া, আমার অন্তরস্থিত বিশ্বাস ও অভিমতের সহিত তাহার মিল দেখিলাম। মানুষ বা গ্রন্থের শিক্ষা গ্রহণ না করিয়া অন্তরাত্মায় ঈশ্বরের প্রকাশিত বাণী গ্রহণ করাই সর্বদা কর্তব্য, এই আমার অহভূতি। আমি তৎক্ষণাৎ বাদ্ধ-সমাজে যোগ দিলাম।"

উল্লিখিত ফ্রেটারনিটি সভাতেই আসিয়া দেবেজনাথ সর্বপ্রথম কেশব-চক্রকে সন্দর্শন করেন। তাঁহার নিজমুখের বিবরণ এইরকমঃ "আমি যখন কেশববাবুর নাম ও ধর্মভাবের কথা প্রথম শুনিলাম, এবং শুনিলাম যে, তিনি তাঁহাদের কলুটোলাস্থ বাটীতে সভা করিয়া তাহাতে বক্তৃতা করেন, তখন একদিন গোপনে আমি তাহা দেখিতে গিয়াছিলাম।" সেই প্রথমবার দেখিয়াই মহর্ষিদেব তাঁহার প্রতি যে একটি দিব্য আকর্ষণ অন্তর্ভব করিয়াছিলন, সে কথাও তিনি পরবর্তীকালে নানাভাবেই প্রকাশ করেন। এই ফেটারনিটি সভার মূল আদর্শ ছিল—"ঈশ্বর আমাদের পিতা, আমরা পরস্পর ভাই।" সহপাঠীদের অনেকেই কেশবচন্দ্রের এই সভায় আসিতেন এবং তিনি তাহাদের লইয়া ধর্মের আলোচনা করিতেন। শুধু আলোচনা নয়, কিশোর কেশব সেখানে একেশ্বরবাদীদের উপদেশ পাঠ করিতেন এবং ইংরেজিতে বক্তৃতাও করিতেন। বলিতে গেলে তাঁহার অপ্রতিম বাগ্মীতার স্থচনা এই ফেটারনিটি সভাতেই। সহপাঠীদের মধ্যে ছিলেন সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর। ইনি দেবেন্দ্রনাথের মধ্যম পুত্র। সন্তর্বতঃ পুত্রের মারকৎ দেবেন্দ্রনাথ কলুটোলার বিখ্যাত রামক্ষল সেনের পৌত্র কেশবচন্দ্রের পরিচয় পাইয়া থাকিবেন। কেশবচন্দ্রের বয়স তখন উনিশ বৎসর। উনিশ বৎসরের ছেলে—এবং সঙ্গতি সম্পন্ন ও সম্রান্ত বংশের ছেলে—এমন ভাবে সভা করিয়া ধর্মের কথা আলোচনা করিতেছেন—উনিশ শতকের বাংলার নবজাগৃতির ইতিহাসে এই ঘটনা বিরল।

উনিশ বৎসর ব্য়সের একটি ধনীর ছেলের পক্ষে সমাজ ও সংসারের প্রচলিত বিলাস বাসনে প্রমন্ত হওয়াই যেবুগে স্বাভাবিক ছিল সেই বুগে কেশব-চরিত্রে ঈশ্বরাত্বরাগের এই যে আভাস আমরা লক্ষ্য করি, ইহা গভীরভাবে অন্থবাবনের বিষয়। ঈশ্বরের কথা, ধর্মের কথা বুঝিবার ব্য়স তো ইহা নহে। তথন তিনি সন্থ বিবাহিত কিশোর, কিন্তু সংসার তাঁহাকে আকর্ষণ করিল না, সাংসারিক বিলাস-বাসনও তাঁহাকে আকর্ষণ করিল না। এ বড়ো অন্তুত ব্যাপার, অন্ততঃ সেই বুগের সামাজিক পরিপ্রেক্ষিতে তো বটেই। আবার প্রচলিত পৌত্তলিক ধর্ম নয়, একেবারে স্থপ্রাচীন আর্বধর্মের মূল তন্তু —একেশ্বরোদ! কেশবচন্দ্রের জীবনচরিত বাঁহারা শ্রদার সহিত এবং গভীর অভিনেবেশ সহকারে আলোচনা করিবেন তাঁহারাই দেখিতে পাইবেন যে ইহাতে আশ্চর্য হইবার কিছু নাই। তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে, হিন্দু কলেজে পড়িবার সময়ই তিনি সহপাঠী ও বন্ধুদের নৈতিক উন্নতির জন্ম সভা সমিতি, খেলিবার দল, স্কুল প্রভৃতি ছোটখাটো

কয়েকটি প্রতিষ্ঠানের স্টনা করিয়াছিলেন। শৈশব হইতেই মানসিক উৎকর্ম সাধনের প্রতি তাঁহার কেমন যেন একটি একাগ্র লক্ষ্য ছিল—তাহাই ছিল কেশব-জীবনের কেন্দ্রীয় বিল্। সতর বৎসর বয়সেই তিনি কলুটোলা সান্ধ্য বিতালয় স্থাপন করেন। পল্লীর অনেকগুলি কিশোর বালক ছাত্ররূপে সেই স্কুলে সমবেত হইল। এই স্কুলে কেশবচন্দ্রের সহকর্মীদের মধ্যে অগ্রতম ছিলেন প্রতাপচন্দ্র মজুমদার। ইহারা সকলেই এই স্কুলে শিক্ষকতার কার্য করিতেন। কথিত আছে, এই সান্ধ্য স্কুলে ইংরেজি সাহিত্যের পঠন-পাঠন হইত, সাধারণ জ্ঞাতব্য বিষয়ে শিক্ষা দেওয়া হইত, আর সকলের চেয়ে বড়ো কথা—এখানে ধর্ম ও নীতি বিষয়ে নিয়মিত উপদেশ দেওয়া হইত। এই তুইটি ঘটনা হইতে একটি সিদ্ধান্ত অপরিহার্য—শৈশবকাল হইতেই সহপাঠী ও অন্তরঙ্গ বন্ধুদের উপর কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব স্কুপ্রতিষ্ঠিত হইয়াছে।

এখানে একটি প্রশ্ন আছে। এত অল্ল বয়সে স্কুল করা, সভা করা কেবলমাত্র নেতৃত্বশক্তি থাকিলেই কি সম্ভব, না, কিছু বিভাবুদ্ধিরও দরকার? তাঁহার জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, "কলেজে পড়ার সময় শুধু কলেজের পরীক্ষা পাশ করিবার জন্ম উদ্বিগ্ন না হইয়া জীবনের বৃহত্তর পরীক্ষা সকল পাশের জন্ম তিনিজ্ঞান উপার্জনে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন।" কলিকাতায় তথন পাবলিক লাইব্রেরি প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে (১৮৩৬ খ্রীঃ)। হিন্দুকলেজ ত্যাগ করিবার সঙ্গে সঙ্গে কেশবচন্দ্রের বিভার্জন শেষ হইয়া যায় নাই। তিনি মেটকাফ হলে ( এইখানে পাবলিক লাইব্রেরি সংস্থাপিত হয় ) গিয়া প্রতিদিন আট-দশ ঘণ্টা কাল অধ্যয়নে রত থাকিতেন। সে সময়ে তিনি পাশ্চান্তা দর্শন, মনোবিজ্ঞান, নীতিবিজ্ঞান, ধর্মবিজ্ঞান, বাইবেল, ইংরেজি সাহিত্য ও কাব্যগ্রন্থ একন্তি মনোযোগের সহিত পাঠ করিতেন। শেক্ষপিয়র, মিলটন, বেকন তাঁহার কণ্ঠস্থ ছিল। হিন্দুকলেজ ও মেট্রোপলিটন কলেজে তাঁহার ছাত্রাবস্থা অতিবাহিত হইয়া-ছিল। তাঁহার ছিল অদম্য অধ্যয়ন-স্পৃহা। কলেজের লাইব্রেরি, মেটকাফ হলের লাইব্রেরি তিনি পড়িয়া শেষ করিয়াছিলেন। সেই বয়সে নিবিষ্ট মনে তিনি যথন ইংরেজি দর্শন শাস্ত্র পাঠ করিতেন, তাহা দেখিয়া তাঁহার দর্শনের অধ্যাপক মিঃ জোনস পর্যন্ত বিস্মিত হইয়াছিলেন। এই অধ্যয়নস্পৃহা তাঁহার প্রকৃতিতে একটি আশ্চর্ম পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল। ইহার ফলেই
শৈশবকাল হইতেই তিনি বিলাস-ব্যসনে বা হালকা আমোদ-প্রমোদে
বীতস্পৃহ হইয়া উঠেন। সেই বয়সেই তিনি সর্বদাই গঞ্জীর, স্বল্পভাষী ও
চিন্তাশীল থাকিতেন। তাঁহার নির্মল নৈতিক চরিত্রের প্রভাব সেই বয়সেই
তাঁহার বয়ুদের অনেকের চরিত্রকেই প্রভাবিত করিতে সমর্থ হইয়াছিল।
ছাত্রাবস্থাতেই তাঁহার বিবাহ হইয়াছিল (১৮৫৬ খ্রীঃ)। কিন্তু সে বিবাহ
নাম মাত্র। দাম্পত্য-জীবনের প্রতি তিনি তথনই বিন্মাত্র আকর্ষণ বোধ
করিলেন না। বাড়ির অনেকেই সেদিন কেশবচন্দ্রের এই ভাব দেখিয়া
বিচলিত হইয়াছিলেন; কেহ কেহ বিশ্বিতও হইয়াছিলেন।

জীবনের এই অধ্যায়ের কথা বলিতে গিয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার 'জীবনবেদ' এত্বের চতুর্থ অধ্যায়ে লিখিয়াছেনঃ 'বিধাতা জানেন প্রথম হইতেই বৈরাগ্যের মেঘ দেখা দিয়াছিল। অষ্টাদশ বৎসর বয়সে অল্প অল্প ধর্মজীবনের সঞ্চার হয়; কিন্তু চতুর্দশ বৎসরেই মৎশু ভক্ষণ পরিত্যাগ করিলাম। কে মতি দিল? কে বলিল আমিষভক্ষণ নিষিদ্ধ? এক গুরু জানিতাম, তাঁহাকেই মানিতাম; তাঁহাকে বিবেক বলিতাম।…যতপ্রকার স্থুখভোগ যৌবনে হয়, তৎসমূদয় বিষবৎ ত্যাগ করিলাম। তথন ধর্ম জানিতাম না,— জানিতাম সংসারী হওয়া পাপ, দ্রৈণ হওয়া পাপ। সংসারের বিলাসে অনেকেই মরিয়াছে।" কেশবচন্দ্রে এই বয়সের মানসলোকের প্রতি দৃষ্টিনিক্ষেপ করিলে বিশ্বিত হইতে হয়। তিনি নিজেকে নিজেই তৈরি করিয়াছেন। সেই বয়সেই অল্লভাষী হইয়াছেন, চপলতা <u>ত্যাগ</u> <mark>করিয়াছেন। অথচ এই বয়সের এই যে বৈরাগ্যভাব আমর। কেশবচন্দ্রের</mark> চরিত্রে দেখিতে পাই, ইহার কোনো বাহ্ লক্ষণ ছিল না, অথবা ইহার জন্ম শরীরকে কোনো প্রকারে কষ্ট দিয়া তাঁহাকে অস্বাভাবিক উপায়ও <mark>অবলম্বন করিতে হয় নাই। সহজ স্বাভাবিক বৈরাগ্যই তিনি অবলম্বন</mark> করিয়াছিলেন; শরীরে ভন্ম লেপন করিয়া তাঁহাকে বৈরাগ্য সাধন করিতে হয় নাই। স্পষ্টতঃই কেশবচন্দ্রের অন্তঃরের অন্তঃস্থল হইতে এই বৈরাগ্যের ভাব তাঁহার জীবনে দেখা দিয়াছিল এবং ইহাই ছিল তাঁহার সমগ্র জীবনের স্থ্যা। ইহার জন্ম পরিবারে তাঁহাকে ক্ম নির্যাতন ভোগ

করিতে হয় নাই; অভিভাবকদের অনেকেই তাঁহাকে ব্ঝাইতে চেষ্টা করিয়াছিলেন, কিন্তু সকলের অলক্ষ্যে থাকিয়া জীবনবিধাতা কেশবচল্রের চরিত্রকে যেভাবে গড়িয়া তুলিতেছিলেন, তাহা সেদিন অনেকের দৃষ্টিতেই ধরা পড়ে নাই। ইহার ফলে কেশবচন্দ্রের জীবনের নৈতিক বনিয়াদ স্নৃঢ় হইয়াছিল, আর চরিত্র হইয়াছিল নির্মল—একেবারে নিখাদ সোনা। এই দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে, উনিশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে কেশবচল্রের অন্যসাধারণত্ব স্বাংশে স্বীকৃত। আজ যখন আমরা কল্পনা করি যে, সেই পৌত্তলিক পরিবারে সাকার (मवरमवी शृष्ण मरहा ९ मरवत मरवा याँ हात वाना कीवन चिव विवाहित रहें शाहिन, যাঁহার চারিদিকে ছিল বিলাস ও স্থুখভোগের অজস্র উপকরণ—তিনি কেমন করিয়া অদ্বিতীয় নিরাকার ঈশ্বরের জীবন্ত শক্তিতে বিশ্বাসী হইয়া উঠিয়াছিলেন—তথন আমাদের মনে হয়, জীবনে তিনি এই মহামূল্য সত্য প্রার্থনার ভিতর দিয়াই লাভ করিয়াছিলেন। এই বৈরাগ্য, এই প্রার্থনাই ছিল কেশ্ব-জীবনের ভিত্তিভূমি। নৈশ্বিতালয় অথবা সভা স্থাপন করিয়া, সেই সতের-আঠার বংসর বয়সে কেশবচন্দ্র যে তাঁহার সমবয়সী একদল শিক্ষিত তরুণের চরিত্রকে অমনভাবে প্রভাবিত করিতে পারিয়াছিলেন, তাহার রহস্ত তো এইখানেই। নিঃসন্দেহে ''তাঁহার বৈরাগ্য, উৎসাহ ও বিশুদ্ধ জীবন একত্র মিলিত হইয়া যুবকবৃন্দের মনকে সবিশেষ প্রোৎসাহিত করিয়াছিল।"

কেশবচন্দ্র বাদ্দসমাজে যোগদান করিলেন।

এখন হইতে তাঁহার জীবনের দ্বিভীর পর্ব আরম্ভ হইল। এই পর্বের স্থারিত্বকাল ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দ হইতে ১৮৬৬ খ্রীষ্টান্দ। যে সাত বৎসরকাল তিনি আদি ব্রাহ্মসমাজ্যের সহিত সংশ্লিষ্ট ছিলেন, সেই সাত বৎসরকালের মধ্যে ব্রাহ্মসমাজ্যের কর্মধারায় ও সংগঠনে যে বিপুল পরিবর্তন দেখা দিয়াছিল, সেই তিহাস জানিবার মতন। "ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ তাঁহার পক্ষে যতটা প্রয়োজনীয় ছিল, ব্রাহ্মসমাজের পক্ষেও যেন তদপেক্ষা অধিক প্রয়োজনীয় ছিল মনে হয়। ব্রাহ্মসমাজই এইরূপ একজন শক্তিশালী ব্যাধ্যাতা, সংস্কারক,

সংগঠক, প্রচারক ও নেতার জন্ম অপেক্ষা করিতেছিল।" প্রতাপচন্দ্রও এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়া বলিয়াছেন—"It would almost seem that he entered the Brahmo Samaj not to learn but to teach"—এবং ইহা যে অনুরাগীর অত্যুক্তি নহে তাহা আমরা রামমোহন হইতে দেবেন্দ্রনাথের সময় পর্যন্ত অর্থাৎ ১৮৩০ খ্রীষ্টাব্দ হইতে ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দ কাল পর্যন্ত রাহ্মসমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস আলোচনা করিয়াই বুঝিতে পারি। "রাজা রামমোহন ব্রাহ্মধর্মের যে বীজ এদেশে বপন করিয়া গিয়াছিলেন, মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের সাধনায় সবেমাত্র তাহা অন্কুরিত হইতেছিল, তাহার ক্রমবিকাশের অনন্ত পথ অনাবিদ্ধত অবহায় সম্মুখে প্রসারিত ছিল। সেই পথ আবিকার ও তাহার সংস্কার ও সম্প্রদারণের জন্মই যেন বিধাতা কেশবচন্দ্রকে এদেশে পাঠাইয়াছিলেন। সেই স্থমহৎ ও স্থকটিন কর্মভার লইয়াই কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে প্রবেশ করিলেন।"

প্রবেশ করিয়া তিনি যখন দেবেন্দ্রনাথের ঘনিষ্ঠ সংসর্গে আসিলেন তখন তরুণ কেশবচন্দ্র দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে শুধু একজন যৌবন-সম্পন্ন স্থানর সতেজ পুরুষকেই দেখিলেন না, পরস্ত তাঁহার মধ্যে তিনি সেই মানুষকেই প্রত্যক করিলেন বাঁহার জীবনে ঈশ্বারভূতি ছিল প্রত্যক্ষ স্ত্য বস্ত, কল্পনাবিলাস নয়। কেশবচন্দ্র তাঁহার সকল সতা দিয়া অহুভব করিলেন যে, তিনি যেন এক বিরাট ধর্মজীবনের সালিধ্যে আসিয়াছেন—যে জীবনে ব্রন্মজ্ঞান, ব্রন্মধ্যান ও ব্রন্ধানিধ্য নিত্য সাধনে পরিণত হইয়াছিল। তিনি তাঁহার সমস্ত হৃদয়-মন দিয়া ব্ৰহ্মান্তভৃতি উভাসিত সেই মূৰ্তি নিরীক্ষণ করিলেন এবং সেই প্রথম দর্শনেই কেশবচন্দ্রের হৃদয়ে সেই মূর্তি মুদ্রিত হইয়া গেল—তিনি দেবেন্দ্রনাথকে পিতৃরূপে অর্থাৎ ধর্মজীবনের পিতারূপে বর্ণ করিলেন। অক্তদিকে তরুণ কেশবচল্রের মধ্যে বিশুদ্ধ ধর্মভাব দেখিয়া দেবেজনাথ যারপর নাই বিস্মিত হইয়াছিলেন। এই তরুণের সহিত তিনি এক আধ্যাত্মিক যোগ অন্তব করিলেন। এই দীর্ঘকাল তিনি এই ব্রাহ্মসমাজকে গড়িয়াছেন, ব্রাহ্মধর্মকে রূপ দিয়াছেন, কত নবীন প্রাণে এই নবধর্মের প্রতি উৎসাহ এবং আগ্রহ প্রদীপ্ত করিয়া দিয়াছেন, তথাপি দেবেজ্রনাথের মনে হইয়াছে, কোথায় সেই মানুষ যাহার নিকট ধর্ম নিশ্বাস-প্রশ্বাসের মতন স্বাভাবিক, কোথায় সেই সংগঠনী প্রতিভা যাহাকে আশ্রয় করিয়া ব্রাহ্মসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে অগ্রসর হইবে ? সেই মান্ত্র্যকেই আজ তিনি যেন এই তরুণ কেশবচল্রের মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন। এইভাবেই সেদিন দেবেন্দ্রনাথের জীবন-চেতনার সহিত বিপ্লবী কেশবচল্রের অগ্নিময়ী চেতনা আসিয়া মিলিত হইয়াছিল। ইতিহাস ইহারই অপেক্ষায় ছিল।

কেশবচন্দ্রের ব্রাদ্দসমাজে প্রবেশ সতাই একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা।

ব্রাহ্মসমাজের যে অবস্থায় তিনি ইহাতে যোগদান করেন, সেই অবস্থায় সমাজের পকে ইহা যে কত প্রয়োজনীয় ছিল ব্রাদ্মসংঘের পরবর্তী ইতিহাসই তাহার অভ্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ১৮৫৯ এটিাব্দের প্র হইতে ব্রাক্ষ্যমাজের যে ইতিহাস তাহা কেশবচন্দ্ৰকে কেন্দ্ৰ করিয়াই আবৰ্তিত হইয়াছে। এই সময় হুইতেই ব্রাক্ষসমাজ তাহার ঐতিহাসিক বিবর্তনের পথে পদক্ষেপ করিতে আরম্ভ করে। দেবেলুনাথ তাঁহার জ্ঞান, মনীষা ও ধ্যাননিষ্ঠার বারা সমাজের যতটুকু উন্নতিবিধান করিয়াছিলেন, তাহা নিঃসন্দেহে তাঁহার প্রতিভার পরিচায়ক। কিন্তু তাঁহার চিত্ত যতই ব্রহ্মধ্যানের নিবিড়তার মধ্যে ডুবিয়া যাইতে লাগিল ততই যেন দেবেল্রনাথ সমাজ হইতে নিজেকে পৃথক করিয়া লইতে লাগিলেন। • কিন্তু ভারতবর্ষের মাটীতে এই কলিকাতা শহরে উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকে রাজা রামমোহন রায় যে ব্রাহ্মসমাজের স্থচনা করিয়া গিয়াছিলেন, যে সর্বজনীন ধর্মের উদ্বোধন করিয়া গিয়াছিলেন—তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি দেবেজনাথের প্রতিভায় ধরা পড়ে নাই; যদি পড়িত তাহা হইলে কেশবচন্দ্র সেনের প্রয়োজন হইত না। রামমোহনকে কেশবচন্দ্র সর্বমান্বজাতির প্রতিনিধি হিসাবে দেখিয়াছেন, আর-স্কলে তাঁহাকে দেখিয়াছেন কেবলমাত্র হিন্দুধর্মের একজন সংস্কারক হিসাবে, ভারতপথিক হিসাবে। ধর্মজগতে রামমোহন একজন দিখিজয়ী যোদা ছিলেন, দেবেলনাথ ছিলেন ধ্যানসমাহিত্চিত্ত একজন সাধক। অথচ এই ছুইজনকেই কেশবচন্দ্ৰ ধর্মপিতামহ ও ধর্মপিতার স্বীকৃতি দিয়াছেন। রামমোহনের পর ভারতবর্ষ তথা পৃথিবীর ধর্মসংস্কারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রই এ-কালে দ্বিতীয় যোদ্ধা পুরুষ।

ধর্মপিতামহ রামমোহন সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তি প্রণিধানযোগ্য। "Among India's great men Rammohun Roy holds a high rank. Like all great men he brought into the world his own idea and devoted his life to its realisation. That idea was catholic worship. Whoever has deeply studied his life and carefully looked into his speculations and movements, cannot but admit this to have been his guiding principle. That he was a religious reformer of India is universally admitted, and as such he is universally admired. He is also reputed as an extraordinary theologian. He knew English, Arabic, Sanskrit, Greek, Latin, and Hebrew and his writings bear testimony to his vast and varied learning." কেশবচন্দ্র রামমোহনকে "Giant mind" বলিয়াছেন এবং এই বিরাট মনের পরিচয় দিতে গিয়া তিনি লিখিয়াছেনঃ "The ruling idea of his mind was to promote the universal worship of the One Supreme Creator, the Common Father of mankind." তথু তাহাই নহে। বিলাত যাইবার পূর্বে রামমোহন তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ব্রাক্ষসমাজের জন্ম যে ট্রপ্ত ডিড সম্পাদন করিয়া গিয়াছিলেন তাহার ব্যাখ্যাপ্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেনঃ "Who can contemplate, without emotion, the grandeur of such a universal church—a church not local or denominational, but wide as the universe, and co-extensive with the human race, in which all directions of creed and colour melt into one absolute brotherhood? Who can look without wonder and profound reverence upon moral grandeur of that giant mind which conceived and realised such a church ?"

তারপর ধর্মপিতা দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ও তাঁহার প্রতিষ্ঠিত তত্ত্ববোধিনী সভা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের মন্তব্য এই প্রসঙ্গে আলোচিতব্য। রামমোহনের মৃত্যুর পর ব্রাহ্মসমাজের নেতৃত্ব যে দেবেন্দ্রনাথের উপর হাত হইয়াছিল, ইহা কেশবচন্দ্র স্বীকার করিরাছেন, কিন্তু দেবেন্দ্রনাথকে তিনি "original genius of a revolutionary reformer" বলেন নাই। দেবেন্দ্রনাথের মিশন ছিল, "The worship of God as a living reality, in spirit and love" এবং ইহাকে সার্থক করিয়া তোলাই ছিল মহর্ষির জীবনত্রত এবং তিনিও যে ইতিহাসের একটি গুরুতর প্রয়োজনকে সর্বতোভাবে সার্থক করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন, সে বিষয়ে কেশবচন্দ্র নিঃসন্দেহ ছিলেন। দেবেন্দ্রনাথকে তিনিও ঐতিহাসিক ব্যক্তি ব্লিয়াছেন, তবে রামমোহনের মানসিকতা মহর্ষির ছিল না। কেশবচন্দ্র লিথিয়াছেন: "In vain would we expect to find Babu Debendra Nath occupying the front ranks of the battlefield of reform, doing desperate battle with absurd usages and institutions, reducing the old castle of error into ruins with single-handed valour and purchasing triumph with hard sacrifices. This is quite foreign to his ideas and his quiet misson. Not war but peace is his watchword; not action but contemplation. He summons us not to the stirring activities of social battles but takes us into the closet and beside the altar". কিন্তু দেবেলনাথের আধ্যাত্মিক অনুভূতি যে রামমোহন অপেক্ষা গভীরতর ছিল, এ-কথা কেশবচন্দ্র স্বীকার করিয়াছেন। প্রার্থনা এবং ধ্যানের ভিতর দিয়া মহর্ষি ব্রহ্মসানিধ্য লাভ করিয়াছিলেন, তাই ধর্মসংস্কারক হিসাবে তাঁহার পক্ষে যোদ্ভাব অবলম্বন করা অসন্তব ছিল। আবার এই নিরন্তর ব্রন্সচিন্তা, ব্রন্মধ্যান যে মানুষের জীবনে শুক্ষতা বা নীর্মতা আনিয়া দেয় না, ইহা জীবনকে সরস ও স্থন্দর করিয়া তোলে, মহর্ষির জীবন তাহারই সাক্ষ্য বহন করে। কেশবচন্দ্র তাই বলিয়াছেনঃ "Thus God was to him both life and love ... this life is a standing rebuke to those who represent theism as a dry abstract creed incapable of influencing the heart much less of administering comfort and peace to it...Here is a life which show us vividly the influence of theistic faith, its vitality and its joys. "আর মহর্ষর তত্তবোধিনী সভার প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন যে, সমাজের পুনর্জীবনের পক্ষেই ইহার প্রোজনীয়তা ছিল এবং "This society lived to do immense good to the Brahmo Samaj and to Bengal, and entitled itself to the enduring gratitude of the nation few will venture to deny."

রামমোহনের বিশ্বব্যাপক মানসিকতা ও বিশ্ববিজয়ী যোদ্ধভাব আর দেবেন্দ্রনাথের অথও শান্ত ব্রন্ধাহুরাগ—পিতা ও পিতামহের এই হুই ভাবের সম্যক অহুশীলনের ভিতর দিয়াই কেশ্বচন্দ্রের জীবন ও জীবনাদর্শ হুই-ই সার্থক হইয়াছিল।\*

রামমোহন ও দেবেন্দ্রনাথ সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তিগুলি ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দে প্রকাশিত 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকা হইতে উদ্ধত ।

ব্ৰহ্মসমাজে যোগদান করিবার এক <mark>ব</mark>ৎসর পরে কেশবচন্দ্রের জীবনে একটি অগ্নিপরীকা আসিল। ইহা পারিবারিক দীকা। কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ হিন্দুসমাজের একটি অতি পুরাতন প্রথা বলিয়া স্বীকৃত ছিল। কলুটোলার সেন-পরিবার পুরুষাত্ত্রুমে বৈষ্ণব এবং দীক্ষা-বিষয়ে বৈষ্ণবপরিবার্মাত্রের নিষ্ঠা অত্যন্ত দৃঢ়। কেশবচন্দ্র যথন শুনিলেন যে পরিবারের চিরাচরিত প্রথাত্মারে তাঁহাকে তাঁহাদের কুলগুরুর নিকট দীক্ষা গ্রহণ করিতে হইবে, তখন স্বভাবতঃই তাঁহার অন্তর বিদ্রোহী হইয়া উঠিল। তাঁহার স্থতীক্ষ বিবেক বজ্রধ্বনিতে পৌত্তলিক গুরুর নিকট পৌত্তলিক মন্ত্র গ্রহণের স্থদূঢ় প্রতিবাদ করিল। দীক্ষাগ্রহণে তিনি সন্মত হইলেন না এবং সে-কথা তিনি স্পষ্টভাবেই তাঁহার অভিভাবকদের জানাইয়া দিলেন। পরিবারের মধ্যে যাঁহারা কেশবচন্দ্রের অপৌত্তলিক মনোভাব অবগত ছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ তাঁহাকে এমন উপদেশও দিলেন যে—"গুরু যেমন মন্ত্র দিবার দিয়া যান, সে-মন্ত্র জপ বা পূজাদি কিছু না করিলেই হইল।" বলা বাহুল্য, কেশবচন্দ্রের বিবেক ইহাতে সায় দিতে পারিল না। তিনি দীক্ষা তো গ্রহণ করিলেনই না পরস্ত অনুষ্ঠানের দিন তিনি গৃহত্যাগ করিয়া সোজ। জোড়াসাঁকোয় দেবেন্দ্রনাথের নিকট চলিয়া গেলেন। প্রতিবেশিরা ভাবিলেন, সেন-পরিবারের পুত্র কেশবচন্দ্র বুঝি খ্রীষ্টান হইবার জন্ম পাদরিদের নিকট চলিয়া গিয়াছেন। সেইদিন গভীর রাত্রেই তিনি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়া-ছिলেन।

দেন-পরিবারে এই ব্যাপারটি লইয়া অসন্তোষের স্থাই হইয়াছিল। তাঁহারা পুরুষাত্মক্রমে নিষ্ঠাবান বৈষ্ণব; তাঁহাদের জীবনের আচার-আচরণ সবই পুরাতন ধারায় চলিয়া আদিতেছে। সে-ক্ষেত্রে কেশবচল্রের এই বিসদৃশ আচরণে তাঁহার অভিভাবকদের পক্ষে ক্ষুর হওয়াই স্বাভাবিক। অধিকন্ত যথন তাঁহারা পরিক্ষার্রপ জানিতে পারিলেন যে, কেশবচন্দ্র বান্দ্র হইয়াছেন, তথন তাঁহাদের ক্ষোভের সীমা-পরিসীমা ছিল না। তথনকার দিনের

নিষ্ঠাবান ও প্রাচীনপন্থী হিন্দুদিগের চক্ষে এইিন হওয়া আর ব্রন্মে হওয়াতে খুব বেশি পার্থক্য ছিল না। পরিবারের সকলেই যে তাঁহার ব্যবহারে অসম্ভই হইলেন, কেশবচন্দ্র তাহা বুঝিলেন। বুঝিবার মত বয়স তথন তাঁহার হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের প্রধান জীবনচরিতকার উপাধ্যায় মহাশয় এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "কেশব দীক্ষা গ্রহণ করিলেন না, ধর্মান্তরের আশ্রয় গ্রহণ করিলেন, য়েছহবং বিদ্বিষ্ট ঠাকুর-পরিবারের সঙ্গে যোগ দিলেন, ইহাতে পরিবারমধ্যে একটি হুলমুল ব্যাপার উপস্থিত হইল। জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেনের অত্যন্ত প্রতাপ, কিন্তু কেশবের ধীরতা দৃঢ়নিষ্ঠতার নিকটে উহা পরাজয় লাভ করিল।"

কলুটোলার সেন-পরিবারে এই ঘটনাটির গুরুত্ব বড় কম নয়। ইহার পর হইতে এই পরিবারের আর কোনো যুবক কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ করেন নাই। দৃষ্টান্তের প্রভাব এইরকমই হইয়া থাকে। আবার কেশবচল্রের জীবনের বহু ঘটনার মধ্যে এই ঘটনাটির একটি বৈশিষ্ট্য আছে। সেই বৈশিষ্ট্যই পরবর্তীকালে কেশব-চরিত্রকে এক আশ্চর্য গরিমা দান করিয়াছিল। বিবেক যে কাজ অন্থমাদন করিত না, অন্তর যে কাজে সায় দিত না, মন যে কাজে উল্লসিত হইয়া উঠিত না, কেশবচল্রের পক্ষে সেইরকম কোন কাজ করা অসন্তব ছিল। ইহার নিকট পারিবারিক আন্থগত্য যেমন তুচ্ছ মনে হইত, তেমনি পরবর্তী জীবনে যথনই প্রয়োজন বুঝিয়াছেন, বিবেকের কঠিন নির্দেশ মানিয়াই চলিয়াছেন, কথনো কপটাচার করেন নাই। ইহাই কেশবচন্দ্র।

বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিভিন্ন ব্যক্তির স্থায় কলিকাতার একাধিক স্থানও বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়ি, কালীপ্রসন্ন সিংহের বাড়ি, শোভাবাজার রাজবাটী, কলুটোলার সেনেদের বাড়ি, সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ি—এইরকম বিভিন্ন স্থানগুলিও সমসাময়িক বহু ঘটনার সহিত সংশ্লিপ্ট। ইহাদেরও ঐতিহাসিক মূল্য আছে, কারণ ইহারা বহু ঐতিহাসিক ঘটনার সাক্ষী। কালের প্রবাহে আজ কলিকাতার এইসব ইতিহাস-প্রসিদ্ধ স্থানগুলি একে একে নিশ্চিক্ত প্রায় হইয়া

যাইতেছে—দেখা যাইতেছে, তিন পুরুষের মধ্যেই উনিশ শতকের সেই বিরাট ব্যাপক নবজাগরণের যেন সমাধি শ্যা রচিত হইয়া গিয়াছে। যে বিপুল সম্পদ একদিন আমাদের পূর্বপুরুষেরা অর্জন করিয়াছিলেন, যাঁহাদের অলোক-সামাত্ত প্রতিভার স্পর্শে জাতির জীবনের সকল দিক—শিল্প, সাহিত্য, শিক্ষা, ধর্ম—উদ্রাসিত হইয়া উঠিয়াছিল—সেই সম্পদের উত্তরাধিকারী হইয়াও আমাদের জীবনে আজ এত দৈশু কেন? কেন জাতির মানসলোক আজ ধুসর ? সেই প্রতিভার উত্তাপ আমরা কেমন করিয়া হারাইলাম ? তাহা হইলে কি উনিশ শতকের নবজাগরণ মিধ্যা ? অথবা সেই নবজাগৃতির পুরোধাগণের জীবনসাধনা মিথ্যা? আজ এই প্রশ্ন অতি স্বাভাবিক কারণেই আমাদের মনে জাগিয়াছে। আর এই প্রশের সত্তর দিতে না পারিলে উনিশ শতকের যুগমানস-স্টাদের জীবনাত্মীলন বুথা। আদর্শ নাই, আদর্শের শ্বতিমাত্র আছে। শহরের ঐতিহাসিক স্থানগুলি আজ একে একে অবলুপ্তির পথে চলিয়া যাইতেছে, ঐতিহাসিক চরিত্রগুলি আমাদের স্মৃতিপটে ক্রমেই ধুসর হইয়া আসিতেছেন, তাঁহাদের রচনা আমরা ভুলিতে বসিয়াছি—বাঙালি তবে কী লইয়া মহৎ জীবনের পথে অগ্রসর হইবে ? দেশের পরিবর্তিত অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক পটভূমিতে আজ সমগ্র উনিশ শতকের সাধনাকে ন্তন করিয়া দেখিতে হইবে এবং বিগত শতান্দীর বাঙালির অর্থনৈতিক জীবনের কাঠামোতে কী ত্রুটি ছিল, আজ তাহা আমাদের নূতন করিয়া বুঝিবার দিন আসিয়াছে।

বে কথা বলিতেছিলাম। উল্লিখিত ঐতিহাসিক হানগুলির মধ্যে সিন্দ্রিয়াপটার গোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের কিছু শ্বৃতি বিজড়িত আছে। দেখিতে পাই, ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দের এপ্রিল মাসে তিনি এই বাড়িতে মঞ্চনির্মাণ করিয়া বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় করেন। তথন পাইকপাড়ার রাজারা বেলগাছিয়া থিয়েটার খুলিয়াছেন। কলিকাতায় তথন পাইকপাড়ার রাজারা বেলগাছিয়া থিয়েটারও আসিয়া গিয়াছে, বিদেশী সভ্যতার অহ্যাহ্য বহু জিনিসের সঙ্গে থিয়েটারও আসিয়া গিয়াছে, এবং শিক্ষিত বাঙালির চিত্ত সেই সময় হইতেই মঞ্চাভিনয়ের প্রতি আরপ্ত থবং শিক্ষিত বাঙালির বিজ সেই সময় হইতেই মঞ্চাভিনয়ের প্রতি আরপ্ত হইয়াছে। পাইকপাড়ার রাজাদের বায়বহুল থিয়েটার দেখিয়া কেশবচন্দ্রের হইয়াছে। জাগিল, ইহার চেয়ে ভালো অভিনয় করিতে হইবে। অভিনয়-মনে ইচ্ছা জাগিল, ইহার চেয়ে ভালো অভিনয় করিতে হইবে। অভিনয়-

<u>প্রীতি তাঁহার স্বাভাবিক ছিল এবং হিন্দুকলেজে পাঠ্যাবস্থায় তিনি সহপাঠীদের</u> লইয়া শেক্সপিয়রের 'হ্যামলেট' নাটক অভিনয় করেন; তিনি স্বয়ং হ্যামলেটের ভূমিকা অভিনয় করিয়াছিলেন। ইহা ১৮৫৫ খ্রীষ্টাব্দের কথা। এই অভিনয়ে আর যাঁহারা অংশ গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে ছিলেন নরেজনাথ সেন, প্রতাপচক্র মজুমদার. অক্ষয়কুমার মজুমদার, ভোলানাথ চক্রবর্তী, <mark>যোগেন্দ্রনাথ সেন প্রভৃতি।</mark> কিশোর বয়সের এই নাট্যাভিনয়-প্রীতি<mark>র</mark> <mark>পরিণতি জীবনশেষে 'নবর্নাবন' অভিনয় । গিরিশ্চন্দের 'চৈতস্ত-লীলা'</mark> অভিনয় একদা কলিকাতায় সর্বশ্রেণীর দর্শকচিত্তে যেরকম আলোড়ন স্ষষ্টি করিয়াছিল, কেশবচল্রের 'নববৃদাবন' ঠিক তাহাই করিয়াছিল। আমরা যে সময়ের কথা বলিতেছি, তখন বিভাসাগরের বিধ্বাবিবাহ আন্দোলন <mark>বাংলার সমাজজীবনে এক তুমুল আলোড়নের স্</mark>টি করিয়াছে। সেই আন্দোলনকে সমর্থন জানাইয়াই বিধবা-বিবাহ নাটক রচিত হইয়াছিল ৷ উমেশচন্ত্র মিত্র এই নাটক রচনা করেন। বিভাসাগরের এই মহ<mark>ৎ</mark> সমাজসংস্কার প্রচেষ্টার প্রতি কেশবচন্দ্রের অন্তরাগ ছিল বলিয়াই তিনি উত্তোগী হইয়া এই নাটক অভিনয় করেন। "অভিনয় জন্ম যুবকদিগকে প্রস্তুত করা এবং রঙ্গভূমি প্রভৃতি সজ্জিত করার যাবতীয় কার্য তিনি স্বহস্তে গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই অভিনয় কার্যে ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর প্রভৃতি <mark>দেশস্থ প্রধান প্রধান ব্যক্তিসকল সমাগত হইয়াছিলেন। তাঁহারা অভিনয়</mark> <mark>দেখিয়া একান্ত সন্তোষ লাভ করেন।" 'কুলীনকুল-সর্বস্ব' নাটকের</mark> পর সামাজিক সমস্তা লইয়া নাটকের অভিনয়ে কেশবচন্দ্রই সেদিন অগ্রণী ছিলেন। জনচিত্তে ইহার প্রভাব ও আবেদন গভীর ও দ্রপ্রসারী रुरेशां जिल।

কেশবচন্দ্র চিরদিন অভিনয়কলার পক্ষপাতী ছিলেন, তাহার কারণ তিনি
বিশ্বাস করিতেন যে, "অভিনয় ছারা নীতি ও সমাজ সম্বন্ধে সংস্কার অতি
সহজে নিষ্পার হয়।" সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত
কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের আর একটি শ্বতি বিজড়িত আছে। ইহা
ব্রন্ধবিত্যালয়। ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দের ২৪শে এপ্রিল কেশবচন্দ্র যুবকদিগের
ধর্মশিক্ষার জন্ত ইহা প্রতিষ্ঠিত করেন। বিত্যালয়টি প্রথমে কলুটোলায়

তাঁহাদের বাড়িতেই বসিয়াছিল, পরে ইহা গোপাল মন্নিকের বাড়িতে হানান্তরিত হয়। এই সময়ের তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় এই বিভালয়টি সম্পর্কে আমরা এই বিবরণ দেখিতে পাই: "সম্প্রতি সিন্দ্রিয়াপটার গোপাল মন্নিকের বাটীতে ব্রহ্মবিভালয় হাপিত হইয়াছে। তথায় প্রতি রবিবার প্রাতঃকালে ৭ ঘটা অবধি ৯ ঘটা পর্যন্ত ব্রহ্মবিষয়ক উপদেশ দেওয়া হইয়া থাকে। এয়িক্তে দেবেল্রনাথ ঠাকুর ব্রহের স্বরূপ ও তাঁহার প্রতি প্রীতি এবং তাহাতে আঅসমর্পণ বিষয়ে উপদেশ দিয়া থাকেন; এবং শ্রীয়্ক্ত কেশবচন্দ্র সেন ঈশবের প্রিয়কার্য সাধন এবং তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ধর্মের লক্ষণ ও তদমুষ্ঠান বিষয়ে স্কচার্ফ উপদেশ প্রদান করিয়া থাকেন।"

ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে এই ব্রহ্মবিভালয়ের একটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা ছিল। একেশ্বরবাদের বৈজ্ঞানিক ভিত্তিভূমি এইখানেই প্রথম আবিষ্কৃত হইয়াছিল। এই ব্রহ্মবিভালয় দারাই ব্রাহ্মধর্মের মত ও বিশ্বাস, বেদ ও উপনিষদের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া একটি সার্বভৌমিক মূল সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রে অন্তরাগী যুবকবৃন্দই এই বন্ধবিভালয়ের ছাত্র ছিলেন; ইংহারা সকলেই যে ব্রাহ্ম ছিলেন, এমন নয়। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় ছইটি। প্রথম, আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, ১৮৫৫ হইতে ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত এই চারি বৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রতিভা (১) নৈশ-বিত্যালয়; (২) ফ্রেটারনিটি সভা; (৩) বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় এবং (৪) ব্রহ্মবিভালয়—এই চারিটি বিভিন্ন প্রয়াসের ভিতর দিয়া অভিব্যক্ত হইয়াছিল। এই চারিটি কাজ একটি গোষ্ঠাকে সঙ্গে লইয়া তিনি একসঙ্গেই চালাইয়াছেন। সমষ্টি-মনের ( Group mind ) অষ্ঠা যেমন দেবেজনাথ ছিলেন, তেমনই ছিলেন কেশবচল এবং পরিণত কর্মজীবনে তিনি ইহার যে পরিচয় দিয়াছিলেন তাহা সতাই বিশায়কর। "একদিকে বৈরাগ্যনিষ্ঠা, অপরদিকে আমোদ, একদিকে ধর্মজ্ঞান অধ্যয়ন অধ্যাপন, অপরদিকে সৎকার্যান্ত্র্চান—এইরূপ বিপরীত বিষয়ের সামঞ্জশু প্রথম হইতেই তাঁহাতে দেখা গিয়াছিল।" এইসব বিভিন্ন কর্মপ্রয়াস হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, জীবনের প্রথম হইতেই কেশবচল্র একজন কর্মাপুরুষ ছিলেন, ভাবসর্বস্থ মাত্র্য ছিলেন না। যুগ-মন স্পষ্টতঃই তাঁহার ভিতর দিয়া

অভিব্যক্ত হইয়াছিল। দ্বিতীয়ত, ত্রাক্ষসমাজে যোগদান করিয়া কেশবচন্দ্র বুঝিলেন সপ্তাহে একদিন উপাসনার ভিতর দিয়া ধর্মের অনুশীলন কতটুকু হুইতে পারে ? নূতন যুগ আসিয়াছে, নূতন ধর্মচিন্তা আসিয়াছে, যুবকদিগের মনে ইহাকে স্থায়ী করিয়া তুলিবার কথা তিনি চিন্তা করিলেন, বুহতুর সমাজ-জীবনের মধ্যে ধর্মের আগুন তিনি ছড়াইয়া দিতে চাহিলেন। দেবেল্রনাথের সহিত তিনি এই বিষয়ে আলোচনা করিয়া সমর্থন পাইলেন এবং তাঁহারই সহায়তা ও উৎসাহে তিনি ব্রুবিতালয় স্থাপন করিলেন। ১৮৫৯-এর বাংলায় নিঃসন্দেহে ইহা একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। কেশবচন্দ্র ইংরেজিতে এবং মহর্ষি বাংলায় উপদেশ দিতেন। কথিত আছে, নানা বৈজ্ঞানিক গ্রন্থ ও একেশ্বরবাদের আলোচনাপূর্ণ গ্রন্থাদি পাঠ করিয়া কেশবচন্দ্র বিভালয়ে তাহা ব্যাখ্যা করিতেন। নীতি, চরিত্র সংগঠন, প্রার্থনা, ঈশ্বরপ্রেম প্রভৃতি বহু বিষয়ে ছাত্রদের উপদেশ দেওয়া হইত। শুধু উপদেশ দিয়াই তাঁহারা তাঁহাদের কর্তব্য শেষ করিতেন না; নিয়মিত পরীক্ষা ও প্রশংসাপত্রের ব্যবস্থাও ছিল। দর্শন ও বিজ্ঞান—যুগপৎ ছুইটি বিষয়ে শিক্ষা দিয়া সেদিন তিনি এইভাবে তরুণ বাংলাকে গড়িয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। সমসাময়িক সংবাদপত্তের বিবরণ হইতে আমরা জানিতে পারি যে, ধর্ম ও বিজ্ঞান বিষয়ে দেবেল্রনাথ ও কেশবচল্রের উপদেশ গুনিবার জন্ম বহু সংখ্যক যুবক আকৃষ্ট হইত। কথিত আছে, কোনো কোনো ইংরেজ অধ্যাপক ব্রহ্ম-বিভালয়ে আসিয়া কেশবচন্দ্রে অধ্যাপনা দেখিয়া, দর্শনশান্তে তাঁহার অধিকার দেখিয়া বিশ্মিত হইতেন। এইভাবেই তরুণ কেশবচন্দ্রের উল্লম ও উৎসাহ বাংলার নবজাগরণকে ক্রত অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিল। প্রতাপচল্র মজুমদার সতাই বলিয়াছেন, "Keshub's zeal and energy knew no bounds", কেশবের উৎসাহ ও শক্তির সীমা ছিল না।

ব্রন্ধবিত্যালয় গোপাল মল্লিকের বাড়িতে বেশি দিন থাকে নাই; পরে উহা জোড়াসাঁকোয় আদি ব্রান্ধসমাজের দোতলার ঘরে স্থানান্তরিত হইয়াছিল। প্রসদতঃ উল্লেখ করা যাইতে পারে যে, এই বিত্যালয়ে দেবেল্রনাথ যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন, সেগুলি প্রথমে তত্ত্বোধিনী পত্রিকায় ধারাবাহিক প্রকাশিত হয়। এবং পরে 'ব্রান্ধর্মের মত ও বিশ্বাস' নামে স্বতন্ত্র পুন্তকাকারে

প্রকাশিত হয়। কেশবচন্দ্রের উপদেশগুলি তত্ত্বোধিনীতে প্রকাশিত হয় নাই; স্বতন্ত্র পুস্তকাকারে প্রকাশিত হইয়াছিল বলিয়া জানা যায় না। তবে এই সময়ে তিনি যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন; পরবর্তীকালে উহাই তিনি কুজ ক্ষুদ্র পুস্তিকার (tract) মাধ্যমে প্রকাশ করিয়াছিলেন। সে কথা আমরা পরে বলিতেছি। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে। ব্রহ্মবিতালয় যখন স্থাপিত হয় তথন কেশবচন্দ্রের বয়স মাত্র একুশ বৎসর। এই অল্প বয়সে বিভালয়ে প্রদত্ত উপদেশাবলীর বৈচিত্রা ও গভীরতা দেখিয়া সতাই বিস্মিত হইতে হয়। এই জ্ঞান তিনি কোথায় পাইলেন ? ধর্মের মূল কোথায়—উপনিষদে, না মানুষের সহজবৃদ্ধিতে ?—এই চিন্তা তথন অনেকের মনেই দেখা দিয়াছিল। তৎকালীন ব্রাহ্মদের যে বিশ্বাস তাহার ভিত্তি ছিল পরোক্ষ জ্ঞান, অপরোক্ষ জ্ঞান তথনো পর্যন্ত ব্রাক্ষসমাজে স্থানলাভ করে নাই। আমরা জানি, শৈশবাব্ধি কেশবচলের চিত্তের গতি ছিল সহজ্ঞানের প্রতি। "কোন শাস্ত্র বা কোন সম্প্রদায় বিশেষের মত আশ্রয় না করিয়া কেশবচন্দ্র সহজে ঈশ্বরতত্ত্ব অবগত হইয়াছিলেন, প্রার্থনাযোগে ঈশ্বরের সহিত মিলিত হইয়াছিলেন।" বলিয়াছি, কেশবচলের ধর্মজীবনের প্রথম ও প্রধান কথা, প্রার্থনা। প্রার্থনার ভিতর দিয়া যে পথ তিনি পাইয়াছিলেন তাহাকে তিনি অভ্রান্ত বলিয়াই জানিয়াছিলেন। তাই ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর কেশবচন্ত্রের মনে হইয়াছিল যে, নিশ্চয়ই ইহার একটি বৈজ্ঞানিক ভিত্তি আছে। সেই ভিত্তি খুঁজিয়া পাইতে তাঁহার বিলম্ব হয় নাই। কলিকাতা লাইব্রেরিতে গিয়া রাশি রাশি পাশ্চাত্তা দর্শন ও বিজ্ঞান শাস্ত্র এবং ইতিহাস গ্রন্থ তিনি পাঠ করিতে লাগিলেন। পাঠ নয়, একাগ্র অধ্যয়ন। "রিড, ইুয়াট, কুজিন, কোলেরিজ, মোরেল, হ্যামিল্টন প্রভৃতি সহজ জ্ঞান-বাদিগণ তাঁহাকে এ সম্বন্ধে সাহায্যদান করিয়াছিলেন।" ব্রন্ধবিভালয়ে তিনি এই সহজ জ্ঞানের তত্ত্ই বিশেষরূপে বিবৃত করিয়াছিলেন এবং ব্রালাধর্ম যে ইহারই উপর সংস্থাপিত, এই সহজ সত্যটি কেশবচন্দ্র সেদিন সকলকে ব্ঝাইতে প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ধর্মজগতে ইহা একটিবড় রকমের বিপ্লব। কেশবচন্দ্রের ধর্মচিন্তার সৃহিত দেবেজনাথের ধর্মচিন্তার ইহাই ছিল মৌল পার্থক্য।

১৮৫৯, ২৭শে সেপ্টেম্বর।

দেবেক্রনাথ এই বৎসরে সিংহল-ভ্রমণে বাহির হইলেন। ইহাই তাঁহার দ্বিতীয়বার সমুদ্রযাতা। এইবার তাঁহার ভ্রমণের সঙ্গী ছিলেন তিনজন—পুত্র সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর, পুত্রতুল্য কেশ্বচন্দ্র ও বাগবাজারের স্থপ্রসিদ্ধ গাঙ্গুলী পরিবারের কালীকমল গাঙ্গুলী। কেশবচন্দ্র তাঁহার পরিবারবর্নের <mark>অজ্ঞাতসারেই</mark> গিয়াছিলেন। সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর তাঁহার 'বোম্বাই চিত্র' গ্রন্থে এই ভ্রমণের বর্ণনা দিয়াছেন। কেশবচন্দ্র তাঁহার সিংহলভ্রমণের দিনলিপি ইংরেজিতে লিখিয়াছিলেন। কৌতুহলীপাঠক "ইহাতে কেশবচল্ৰের তরুণ বয়সোচিত ভাববিকাশ সহজে হৃদয়ন্ত্ৰম করিবেন।" ইহা Diary in Ceylon নামে ১৮৮৮ এটানে কলিকাতা ব্ৰাহ্ম ট্ৰাক্ট সোসাইটি কতু ক প্ৰকাশিত হয়। এই দিনলিপিতে ১৮৫৯-র ২৭ শে সেপ্টেম্বর হইতে ৫ই নভেম্বর পর্যন্ত বিবরণ লিপিবদ্ধ আছে। কেশবচন্দ্রের চিত্তবিকাশের পক্ষে এই ভ্রমণ বিশেষ সহায়ক <mark>হইয়াছিল। এই প্রসঙ্গে উপাধ্যায় মহাশয় লিথিয়াছেনঃ "প্রকৃতির সঙ্গে</mark> তাঁহার হৃদয়ের যে আশ্চর্য বন্ধুতা ছিল, সেই বন্ধুতা তাঁহাকে উদার মহান গভীর সাগরের সঙ্গে মিলিত করিয়া সকল প্রকার ক্ষুদ্রতার বন্ধন ছেদন করিবার জন্ম প্রোৎসাহিত করিয়াছিল। তাঁহার মন ক্ষুদ্র চিন্তা পরিহার করিয়া একেবারে মহত্ত্বে ভিতরে মগ্ন হইয়া পড়িয়াছিল। ভ্রমণবৃত্তান্তের প্রত্যেক বর্ণের সঙ্গে ঈশ্বরপ্রীতির প্রতিভা মিশিয়াছে।" মনে রাখিতে হুইবে, কেশবচন্দ্র তথন সবে মাত্র বিশ বৎসর অতিক্রম করিয়াছেন; সেই <mark>বয়দেই তিনি তাঁহার হৃদয়ের উদারতা ও ভাবের মধুরতা স্থন্দর</mark> <mark>ইংরেজিতে প্রকাশ করিয়াছেন—ইহা দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়। আমাদের</mark> দেশে স্ক্রেচি-সম্পন্ন ভ্রমণবৃতান্তের লেখক হিসাবে মহর্ষির পরেই কেশবচন্দ্রের <mark>স্থান। সম্ভবতঃ এই দৃষ্টান্তই রবীন্দ্রনাথকে ভ্রমণসাহিত্য রচনায় প্রেরণা</mark> জোগাইয়া থাকিবে।

সিংহল-ভ্রমণ অন্তে কেশবচন্দ্র যথন কলিকাতায় প্রত্যাগমন করিলেন তথন তাঁহার আশস্কা ছিল যে হয়ত স্বগৃহের হার তাঁহার জন্ম চিরদিনের মত কর্দ্ধ হইয়া গিয়াছে। হইবার কথাই বটে। তিনি হিন্দুর বহুনিন্দিত সমুদ্রযাত্রা করিয়াছেন, বিদ্বিই ঠাকুর-পরিবারের সহিত ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে আবদ্ধ হইয়াছেন,

পরিবারের সকল প্রকার শাসন অতিক্রম করিয়া অনেকথানি স্বাধীনচেতা হইয়া উঠিয়াছেন, ধর্মান্তর গ্রহণ করিয়াছেন—এতগুলি অপরাধ যে কোনো সংরক্ষণশীল হিন্দুপরিবারের ছেলের পক্ষে অমার্জনীয় বৈকি! তথাপি ফিরিবার পর কেশবচন্দ্র গৃহে সাদরে স্থান লাভ করিলেন। তবে এইবার তাঁহার অভিভাবকবর্গ তাঁহাকে বেদ্বল ব্যাঙ্কে একটি চাকরি করিয়া দিলেন। সেনেরা পুরুষাত্ত্রুমে এই ব্যাঙ্কে দেওয়ানী করিয়া যশস্বী হইয়াছেন; তাঁহার জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেন তথন বেঙ্গল ব্যাঙ্কের দেওয়ান, তাঁহার বড়দানা ন্বীন্চক্র ব্যাঙ্কের উচ্চপদে প্রতিষ্ঠিত, একান্নবর্তী পরিবার—সংসারের দায়-দাঞ্জি এই সময়ে কেশবচল্রের উপর ছিল না বলিলেই হয়। কিন্তু তাঁহার। দেখিলেন কেশবচন্দ্ৰ বিবাহিত, তাই তাঁহার ভবিষ্যৎ ভাবিয়া তাঁহারা চাহিলেন যে ধর্ম ধর্ম করিয়া তিনি যেন আর সময়ের অপব্যয় না করেন। কাজেই চাকরি করিবার কথা যথন উঠিল, কেশবচন্দ্র সে অন্থরোধ উপেক্ষা করিলেন না। তিনি বেঙ্গল ব্যাঙ্কে চাকরি লইলেন ( পরবর্তীকালে ইহাই ইম্পিরিয়াল ব্যাঙ্কে রূপান্তরিত হয় ; বর্তমানে ইহার নাম ষ্টেট ব্যাঙ্ক অব ইণ্ডিয়া )। কিন্তু "কেশ্ব-চন্দ্রের বিষয়কর্মে প্রবৃত্তি অকু আর দশজন সংসারীর ক্যায় ছিল না; তিনি কার্য করিয়া যে অবসর লাভ করিতেন, তাহা ব্রাহ্মসমাজের উন্নতিকল্পে ব্যয়িত হইত।" মেধাবী এবং পরিশ্রমী কেশবচন্দ্রের পক্ষে চাকরি-জীবনে পদোনতি লাভ করা কিংবা অর্থোপার্জন করিয়া ধনী হওয়া অসম্ভব ছিল না। কিন্তু পুরা ছই বৎসরও তাঁহাকে ব্যাঙ্কের চাকরি করিতে হয় নাই। এখানেও সেই বিবেকের প্রশ্ন ছিল—ব্যাঙ্কের প্রতিজ্ঞা-পত্রে স্বাক্ষর করিতে অসম্মত হইয়াই অবশেষে কেশবচন্দ্র ঐ চাকরি পরিত্যাগ করেন। অলক্ষ্যে থাকিয়া তাঁহার জীবন-বিধাতা তাঁহার জীবনের গতি এইভাবে উহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পথে পরিচালিত করিলেন। এই ঘটনার ছয় বৎসর পরে অবশ্য আর একবার পারিবারিক প্রয়োজনে কেশবচন্দ্র ছই মাসের জন্ম চাকরি করিয়াছিলেন।

"Young Bengal, this is for you"!
"তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্ম।"

১৮৬০, জুন মাস। বাংলার নবজাগরণ তথন (১৮৫৫-৬০) অনেকধানি পথ অগ্রসর হইয়াছে। এই সময়ের মধ্যে বিভাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন হইয়া গিয়াছে, সিপাহী বিজ্ঞোহের মত একটি প্রলয়য়র ব্যাপার ঘটয়া গিয়াছে, কলিকাতায় বিশ্ববিভালয় স্থাপিত হইয়াছে, দারকানাথ বিভাভ্রণের সম্পাদনায় 'সোমপ্রকাশ' পত্রিকা প্রকাশিত হইয়াছে, জীশিকার বিস্তার আরম্ভ হইয়াছে, নীলকর আন্দোলন হইয়াছে, দীনবয়ৢর 'নীলদর্পণ' নাটক বাহির হইয়াছে, বেলগাছিয়া নাট্যশালায় 'কুলীন-কুলসর্বস্থ' নাটকের অভিনয় হইয়া গিয়াছে, প্যারীচাঁদ মিত্রের 'আলালের ঘরের ছলাল' প্রকাশিত হইয়া বাংলা গভসাহিত্যে যুগান্তর আনিয়া দিয়াছে—এইসব ঘটনা একটির পর একটি তরঙ্গ ভুলিয়া নবজাগরণকে যথন বেগবান করিয়া ভুলিয়াছে সেই সয়য় একদিন বাঙালি শুনিলঃ

"Young Bengal, this is for you."!
"তরণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্ম।"

কাহার কণ্ঠস্বর ? কে এই আহ্বান পাঠাইল ? ইহাই ছিল সেদিন বাঙালির প্রতি কেশবচন্দ্রের আহ্বান। বেন্ধল ব্যান্ধে চাকরি করিবার অবসর কালে কেশবচন্দ্র সমসাময়িক জীবনধারা পর্যবেক্ষণ করিয়া সেই সম্পর্কে একা-ধিক পুন্তিকা রচনা করিয়াছিলেন। ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রথম ব্য়সের স্থপ্রসিদ্ধ রচনা—The Tracts for the Times এবং এই প্রধান শিরোণামায় তিনি জুন ১৮৬০ হইতে জুন ১৮৬১-এর মধ্যে বারোখানি পুন্তিকা প্রকাশ করিয়া-ছিলেন। এই বারোখানি পুন্তিকার নামঃ (১) Young Bengal, this is for you, (২) Be prayerful, (৩) Religion of Love, (৪) Basis of Brahmaism, (৫) Brethren, Love your Father; (৬) Signs of the Times, (৭) An Exhortation; (৮)-(৯) Testimonies to the validity of intuitions—Parts I & II, (১০)

The Rev. S Dyson's questions on Brahmaism answered, (১১) Revelation এবং (১২) Atonement and Salvation. যে দেড় বংসরকাল কেশবচল ব্যাঙ্কের চাকরিতে নিযুক্ত ছিলেন, দেখা যাইতেছে যে, কাজের অবসরে তিনি ব্রাহ্মসমাজের কথা চিন্তা করিয়াছেন। প্রথম পুস্তিকায় "ধর্মহীন শিক্ষার কুফলে যুবকগণের কি প্রকার হীনাবস্থা উপস্থিত হুইয়াছে, অসার বাক্যব্যয় তাঁহাদিগের জীবনের একমাত্র সার কার্য হুইয়াছে, কার্যকালে অত্যন্ত ভীক্ষতা প্রদর্শন তাঁহাদিগের জীবনের লক্ষণ হইয়াছে ;—এই সকল বিশেষরূপে বর্ণনা করিয়া, কি উপায়ে এই হীনতা বিদূরিত হইতে পারে", তাহাই কেশ্বচন্দ্র অল্প কথায় অতি স্থন্দরভাবে বিশ্লেষণ করিয়া দেখাইয়াছেন। তরুণ বাঙালিসন্তানকে ডাকিয়া তিনি বলিলেনঃ "Alas! the moral nature is asleep; the sense of duty is dead. There is lack of moral courage—want of an active religious principle in our pseudo-patriots. Else, why is it that while there is, on the one hand, so much of intelligence and intellectual progress, there is on the other so little of practical work for the social advancement of the country? There is a line of demarcation between a mind trained to knowledge and a heart trained to faith, piety and moral courage."

কেশবচন্দ্রের এই কথাগুলি গভীরভাবে প্রণিধানযোগ্য। হিন্দু কলেজের ধর্মহীন, নীতিহীন শিক্ষা দেশের যুবচিত্তে বিপ্লব আনিয়া দিয়াছিল সন্দেহ নাই, কিন্তু সে বিপ্লব উত্তেজনার নামান্তর মাত্র ছিল। ধর্ম ও নীতি ভিন্ন অন্ত কিছু জাতীয় জীবনের যে স্লদ্ ভিত্তি হইতে পারে না—এই কথা সেদিন স্পষ্টভাবে বলিবার ও ব্ঝিবার প্রয়োজন ছিল। "Faith, piety and moral courage"—বিশ্বাস, সাধুতা এবং সৎসাহস, জাতীয় চরিত্র গঠনের এই তিনটি যে প্রধান উপাদান, এই কথা সেদিন কেশবচন্দ্রের স্থায় আর কেহই এমন নির্ভীকভাবে বলিতে পারেন নাই।

এই প্রবন্ধাবলীর মধ্যে চতুর্থ প্রবন্ধে তিনি সহজ্ঞান ব্রাহ্মধর্মের মূল— ইহা অতি স্থানররূপে প্রতিপাদন করেন। "ব্রাহ্মধর্মের ঈশ্বর তর্কলব্ধ বা পুরাণ- वर्गिष्ठ केथत नरहन। हेशत केथत कीवल केथत। विश्व धेर धर्मत मिलत, প্রকৃতি পুরোহিত, সকল অবস্থার মানব ঈশ্বরের নিক্টবর্তী হইয়া পূজা করিবার অধিকারী ।" দেবেলুনাথও বুঝি এতথানি প্রতায়ের সহিত এমন কথা বলিতে পারেন নাই। এতদিন ব্রাহ্মসমাজের কোনো সাহিত্য ছিল না, কেশবচন্দ্র তাহার গোড়াপত্তন করিলেন। ব্রাহ্মধর্মে ইহাই তাঁহার মৌলিক मान। প্রতাপচন্দ্র যথার্থ ই লিখিয়াছেন: There was no antecedent to Brahmo literature...Keshub created that literature—"এবং এই কারণেই বোধহয় ব্রাক্ষসমাজের ক্রত প্রসার ঘটিয়াছিল। ষষ্ঠ প্রবন্ধটির বক্তব্য বিষয় আরো মূল্যবান। সমসাময়িক ইতিহাসের ধারা গভীরভাবে উপলব্ধি করিয়া কেশবচল্র তথন এই সিদ্ধান্তে আসিয়া পৌছিয়াছেন যে, "The independent spirit of the age will not brook the prostration of the soul beneath any other authority except that of God ... Freedom and progress are the watchwords of the 19th century." যুগমনের এমন স্থন্দর বিশ্লেষণ সে যুগে আর কেহ দিতে পারেন নাই।—স্বাধীনতা এবং উন্নতি—উনিশ শতকের পৃথিবীর এই জাগ্রত বাণীকে সেদিন বাঙালির অন্তরে তিনি যে ভাবে ও যে ভাষায় পৌছাইয়া দিয়াছিলেন, তাহার তুলনা নাই। ইতিহাসে স্থপণ্ডিত কেশবচল্র তাঁহার বক্তব্যকে পরিস্ফুট করিবার জন্ম মোরেল, উইলসন, কাক্সটন, গ্রেগ, থিওডোর পার্কার, এবং ডবলিউ নিউম্যান—প্রভৃতি পাশ্চাত্ত্যের বিভিন্ন মনীষীর বহু রচনার উদ্ধৃতি দিয়াছিলেন। সেই বয়সেই তাঁহার জ্ঞানের পরিধি দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়।

এদেশে ট্রাক্ট জাতীর রচনার প্রথম স্থ্রপাত করেন রামমোহন এবং কেশবচল্র সেই ধারার সার্থক অন্তুসরণ করিয়াছিলেন। এই বারোটি প্রবন্ধ এক হিসাবে তাঁহার মানসলোকের প্রতিচ্ছবি এবং যে চিন্তা-ভাবনার পরিচয় কেশবচল্র এইখানে দিয়াছেন, তাঁহার জীবনেতিহাস আলোচনা করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার জীবনের চিন্তা ও কর্মপ্রণালী যেন অনেকটা এই ছকেই বাঁধা। এই প্রবন্ধগুলিকে আমরা তাই কেশবচল্রের মানস জীবনের Blue print বলিয়া ধরিতে পারি। শুধু তাহাই নহে।

ঈশ্বরেক দর্শন করা, তাঁহার বাক্য শ্রবণ করা এবং অন্তরে তাঁহার অন্তিত্তক অত্নভব করা—এই বিষয়ে বিশ বৎসর পরে তাঁহার প্রসিদ্ধ 'God-Vision' বক্ততায় কেশবচন্দ্র যাহ। বলিয়াছেন, দেখিতে পাইতেছি ১৮৬০-এও তিনি সেই কথাই বলিতেছেন। প্রবন্ধাবলীর তৃতীর প্রবন্ধটির অন্তর্নিহিত কথাই তাই। এখানে তিনি যাহা বলিয়াছেন তাহারই পরিণত প্রকাশ ১৮৮০ খ্রীস্টাব্দের গড্-ভিসন বক্তৃতাটি। সকল বিরোধ পরিহার পূর্বক সার্বভৌমিক এক ধর্মে প্রিবীর স্কল সম্প্রদায় একদিন আসিয়া মিলিবে—এই আশা-ই কেশব্চন্দ্র তাঁহার 'প্রেমের ধর্ম' প্রবন্ধে প্রশোত্তরের ভদিতে প্রত্যয়ের সহিত প্রকাশ করিয়াছেন। এই প্রবন্ধের সর্বশেষ উক্তিটি—"May all nations unite in a holy chorus and joyful chant of the sweet anthem-'The Fatherhood of God and the Brotherhood of man' "--আজো তাহার মূল্য হারায় নাই। বলিয়াছি, এই প্রবন্ধগুলি পাঠ করিলে কেশ্ব-চজ্রের পাণ্ডিত্যের পরিধি দেখিয়া বিন্মিত হইতে হয়। এ্যারিস্টিল হইতে আরম্ভ করিয়া উনিশ শতকের সকল স্থপরিচিত পাশ্চাত্ত্য মনীষীর চিন্তাধারার স্থিত তাঁহার যে গভীর পরিচয় ছিল, তাহার অভ্রান্ত প্রমাণ তিনি এইস্ব প্রবন্ধে তাঁহাদের রচনাবলী হইতে উদ্ধৃত বাক্যাংশে রাথিয়া গিয়াছেন। এই প্রতিভা আর এই স্থগভীর ঈশ্বরাগ্নভৃতি লইয়াই কেশবচক্র সেদিন দেবেক্র-নাথের পার্শ্বে আসিয়া দাঁড়াইয়াছিলেন। বাক্মধর্মের পক্ষে ইহার প্রয়োজন ছিল। কেশবচন্দ্রের এই ট্রাক্টগুলিই ব্রাহ্মসাহিত্যের প্রকৃত ভিত্তি রচনা করিয়াছিল।

কেশবচল্রের কর্মোত্ম দেখিলে সতাই বিশ্বিত হইতে হয়। একই সমরে তিনি ব্যাঙ্কের চাকরি করিয়াছেন, ব্রাহ্মসমাজের কাজ করিয়াছেন, অধ্যয়ন করিয়াছেন আবার এই রকম জ্ঞানগর্ভ প্রবন্ধাবলী রচনা করিয়াছেন। বলা বাহুল্য, তাঁহার এই ধর্মভাব দেখিয়া এবং তাঁহাকে সঙ্গী পাইয়া দেবেন্দ্রনাথও বেন এখন হইতে আদম্য উৎসাহে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারে অগ্রসর হইলেন। ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের সম্পাদক নিযুক্ত হইয়াছিলেন; মহর্ষি নিজেও তখন ইহার অগ্যতম সম্পাদক ছিলেন আর আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাগীশ

ছিলেন সহকারী সম্পাদক। এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের প্রথম ধর্মপ্রচারের কাহিনী বুলিব।

১৮৬০। স্থান কৃষ্ণনগর।

কেশবচন্দ্র তথনো বেলল ব্যান্ধে চাকরি করিতেছেন। শরীর অস্তুত্ব হইল। বার্পরিবর্তনের প্রয়োজন। আমরা যে সময়ের কথা বলিতেছি তথন কলিকাতার বাহিরে ক্ষণনগর একটি স্বাস্থ্যকর স্থান বলিয়া গণ্য হইত। কেশবচন্দ্র তাই মহর্ষির পরামর্শ অনুযায়ী ক্ষণনগরে চলিলেন। তথন গ্রীম্মকাল, ঠাকুর পরিবারের কেহ কেহ তাঁহার সঙ্গে গিয়াছিলেন। বিখ্যাত ব্যারিস্টার মনোমোহন ঘোষ এবং বিখ্যাত বক্তা লালমোহন ঘোষের পিতা রামলোচন ঘোষ তথন ক্ষণনগরে বাস করিতেন। কেশবচন্দ্র তাঁহারই বাড়ি গিয়া উঠিলেন। কলিকাতা সমাজের পরই তথন ক্ষণনগর ব্রাহ্মসমাজ। খ্রীস্টান মিশনারিদের তথন এখানে একটা বড়ো কেন্দ্র ছিল। কেশবচন্দ্র ক্ষণনগরে আসিয়া ব্রাহ্মর্থর্ম সম্পর্কে প্রকাশ্যে বক্ততা দিলেন। সমস্ত শহর মাতিয়া উঠিল; স্থানীয় স্কুল-কলেজের ছাত্র ও শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যে সেই বক্তৃতা তুমুল আলোড়নের স্থিষ্ট করিল। কেশবচন্দ্রের বক্তৃতার স্থফল ফলিল। পাদরিরা ইহাতে জলিয়া উঠিল; আর কোনো হিন্দু খ্রীষ্টান হইতে চাহে না। মিশনারিদের স্বার্থে আঘাত পড়িল। পাদরি ডাইসন কেবশচন্দ্রকে বৃদ্ধে আহ্বান করিলেন।

এই দৈরথ যুদ্ধে প্রতিপক্ষকে কেশবচন্দ্র শেষ পর্যন্ত এমন ভাবে পর্যুদন্ত করিয়াছিলেন যে প্রাক্ষসমাজের ইতিহাসে তাহা একটি গৌরবজনক অধ্যায়। কেশবচন্দ্র নিজে এই প্রচারের বিবরণ দেবেন্দ্রনাথের নিকট লিখিয়া পাঠাইয়া-ছিলেন। তাঁহার কাজের পদ্ধতি ছিল ইহাই। সেই বিবরণ তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল। এইখানে তাহার কিছু উদ্ধৃতি দেওয়া হইলঃ "ব্রাক্ষধর্ম প্রচারের জন্ম আমরা কি করিতেছি, তাহা জানিতে আপনার কোতূহল হইয়াছে, সন্দেহ নাই। 
শেরক্ষনগরে আশার অতীত ফল পাইয়াছি। শনিবারে সন্ধ্যার পর সমাজগৃহে একটি বক্তৃতা করিয়াছিলাম; তাহাতে দেশের বর্তমান অবস্থা, তাহার উন্নতির পক্ষে ব্রাক্ষধর্ম একমাত্র উপায়, ল্রাতৃ-সোহার্দ্যা, এবস্থিধ কতিপয় বিষয় বলিয়া অবশেষে মুথে একটি ঈশ্বরের নিকট

প্রার্থনা করিলাম । েপ্রীতি যে ব্রান্ধর্ম প্রচারের প্রধান উপায়, এই বিশ্বাসটি মনে বন্ধ্বল হইয়াছে। প্রীতিবিহীন প্রচারক কোনো কর্মেরই নয়। প্রীতি থাকিলে সহিষ্কৃতা হয়, পরের কট্ ক্তি, য়ানি, উপহাস, অত্যাচার সহ্থ করা যায়। প্রচারের জন্ম আমাদের আরো যয় করিতে হইবে।" এই চিঠির তারিথ ১২ই মে, ১৮৬১। পূর্বে উল্লিখিত বারোখানি ট্রাক্টের মধ্যে দশম প্রবন্ধটি এই ক্ষণ্ডনগরে পাদরি ডাইসনের সহিত বিতর্ক-যুদ্ধের বিষয়বস্ত লইয়াই রচিত হইয়াছিল। ব্রান্ধর্মের মূল সম্পর্কে ডাইসন যেসব প্রশ্ন করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তাহার চূড়ান্ত জবাব দিয়া তাঁহাকে নিরস্ত করিতে সন্মত হইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের অস্ত্রনিক্ষেপ অব্যর্থ হইয়াছিল, অথচ কোনো অপ্রীতিকর ব্যাপার সংঘটিত হয় নাই। প্রিয়দর্শন কেশবচন্দ্রের সমগ্র সন্তা এমনই প্রীতি-ম্লিয়্ক ছিল যে প্রতিপক্ষ পর্যন্ত তাহা অন্তত্ব করিয়া মুয়্ক হইত। সেদিন কেশবচন্দ্রের হস্তে খ্রীষ্টান পাদরিদের পরাজ্বে নবন্ধীপ-কৃষ্ণনগরের ব্যান্ধণিগুতরা পর্যন্ত তাঁহাকে সাধুবাদ দিয়াছিলেন।

কলিকাতায় বিসয়া দেবেন্দ্রনাথ কৃষ্ণনগরে কেশবচন্দ্রের প্রচার-কার্যের উত্তাপ বোধ করিলেন। বুঝিলেন ব্রাদ্ধর্ম এইবার যথার্থ ই একজন প্রচারক পাইয়াছে, ইহার অগ্রগতি আর রোধ করিবে কে? কৃষ্ণনগরে কেশবচন্দ্রের 'মিশন' সম্পর্কে তথনকার তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার একটি সম্পাদকীয় প্রবন্ধে এইরূপ মন্তব্য করা হইয়াছিল ঃ "কৃষ্ণনগরে এক অগ্নি জলিয়া উঠিয়াছিল। মিশনারিদের মধ্যে, ছাত্রদের মধ্যে, বৃদ্ধদের দলের মধ্যে, সকল স্থানেই তর্ক বিতর্ক উপস্থিত হইয়াছিল। শকল স্থানেই রব উঠিল গ্রীষ্টান্দের পরাজয়, রাদ্ধর্মের জয় হইয়াছে।'' এখানে কয়েকটি বিষয় লক্ষ্য করিবার আছে। প্রথম, কৃষ্ণনগরে তিনি চারটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন; কোনো বক্তৃতায় শ্রোতার সংখ্যা ৩০, কোনটায় ১৫০ হইয়াছিল; কলেজের ছাত্ররাও বক্তৃতা শুনিতে আসিত, শিক্ষকেরাও বাদ যাইতেন না। বক্তৃতার বিষয় শুধু ধর্ম নয়, দেশের অবস্থা সম্পর্কেও কেশবচন্দ্র ধর্মসভায় আলোচনা করিতেন, দেখা যাইতেছে। ধর্মের সহিত সমাজের অন্ধান্ধী সম্বন্ধ, ধর্ম সমাজ ছাড়া নয়, সমাজও ধর্ম ছাড়া নয়—এই ভাব সেদিন, উনিশ শতকের সেই ষষ্ঠ দশকে, নৃতন করিয়া বুঝাইবার প্রয়োজন ছিল। তাঁহার বক্তৃতা শুনিতে যদি লোকসমাগ্য কম হইত

তাহাতে কেশবচন্দ্র কিছুমাত্র নিরুৎসাহ বোধ করিতেন না; কারণ "তিনি সকল সময়েই সংখ্যাপেক্ষা লোকের উৎসাহ ও ব্যগ্রতার দিকে সমধিক দৃষ্টি রাখিতেন।"

ব্রহ্ম বিভালয়ের সমসাময়িক কেশবচন্দ্রের আর একটি প্রচেষ্টার কথা এইবার উল্লেখ করিব। ইহা সদ্ধত সভা। কেশবচন্দ্রের জীবনের ইহা একটি অক্ষয় কীর্তি। ১৮৬০ এটিকে ইহা স্থাপিত হইয়াছিল, এইরূপ অনুমান করা যায়। কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি প্রচণ্ড কর্মের আধার—যুগপৎ তিনি বহু কর্মের স্টুচনা করিতেন, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়া যেন এক প্রচণ্ড কর্মের আবর্ত রচিত হইত। সংসাহসী ও সত্যাশ্রয়ী তরুণদের তিনি এই কর্মশ্রোতে টানিয়া আনিতেন। ব্ৰহ্ম বিভালয়ে তিনি যখন ছাত্ৰদের নিকট ব্ভৃতা করিতেন বক্তৃতার সেই উত্তাপ সকলের হৃদয়কে ম্পর্শ করিত। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি magnetic personality—যে একবার তাঁহার সংস্পর্শে আসিত, কিম্বা তাঁহার বক্তৃতা শুনিত, তাহার সকল সতা মুহূর্ত মধ্যে যেন অগ্নিস্নাত হইয়া যাইত। অত্যের হৃদয়ে শক্তি প্রেরণা সঞ্চার করিবার ক্ষমতা ছিল তাঁহার অসাধারণ। ত্রন্ধ বিভালয়ে উপদেশ দিবার সময়ে কেশবচন্দ্র যথন বলিতেন—তোমরা ধর্মেতে পাগল হইবে না ?—তথন শ্রোতাদের হৃদয় সত্যেই উদুদ্ধ হইয়া উঠিত। ধর্মের কথা এমন সহজ ভাষায় ও ভঙ্গিতে আর কেহ বলিতে পারিতেন না। ব্রাক্সধর্মের তত্ত্ব, দর্শনশাস্ত্রের ইতিহাস, মনোবিজ্ঞনের ইতিবৃত্ত,—এইসব কঠিন বিষয় কেশবচল্র এমন সহজভাবে বলিতে এবং বুঝাইতে পারিতেন, তাহা দেখিয়া দেবেজ্রনাথ পর্যন্ত বিস্মিত, মুগ্ধ হইতেন। ইহার একটি স্কুল দেখা দিয়াছিল। "যে কয়েকটি যুবা অল্পদিন পরেই প্রচারত্রত গ্রহণ করিয়াছিলেন, ব্রহ্ম বিভালর তাঁহাদিগকে প্রথমে প্রস্তুত করে। উপদেশ দিয়াই তিনি নিরস্ত হইতেন না, ছোট ছোট পুন্তিকা প্রকাশ করিয়া (যাহার বিষয় পূর্বে বলা হইয়াছে) ছাত্রদের মধ্যে বিক্রয়ের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। সেদিন কেশব্চন্দ্রের ন্তন ন্তন ট্রাক্ট পাইবার জন্স ছাত্ররা উদ্গ্রীব থাকিত। এইভাবেই সেদিন কেশবচন্দ্রের নিরলস উভামের ফলে স্কুল ও কলেজের যুবকদের উপরে ব্রাহ্ম-

সমাজের প্রভাব প্রবলভাবেই আসিয়া পড়িয়াছিল। "ব্রাক্ষধর্মে যে বিজ্ঞান আছে, মনোবিজ্ঞানরূপ স্থাদৃ ভিত্তির উপর ইহা যে সংস্থাপিত এবং ব্রাক্ষধর্মের মত ও নীতিশাস্ত্র যে কুসংস্থারশূন্য, সার্বভৌমিক, অবিমিশ্র এবং বিশুদ্ধতম, তাহা কেশবচন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করেন।" এ ছাড়া উপদেষ্ঠা তৈরি করিবার জন্ম 'ব্রক্ষন্মাল স্কুল' নামে একটা স্বতন্ত্র ব্রক্ষ বিভালয়ও ছিল। এই স্কুল জোড়াসাঁকো ঠাকুরবাড়িতে অবস্থিত ছিল। ব্রক্ষ বিভালয় আর নর্মাল স্কুলের উদ্দেশ্য একই ছিল।

ইহার পর সঙ্গত সভার কথা। এই প্রসঙ্গে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে উল্লিখিত হইরাছে: "কেশবচল্র দেখিলেন যে, ব্রহ্ম বিভালয় দারা ব্রাক্ষজানের অভাব ব্লাক্ষদিগের মধ্য হইতে দূর হইতেছে; কিয়ৎপরিমাণে তিনি তাহা-দিগকে আকর্ষণ করিতে সক্ষম হইয়াছেন। কিন্তু তিনি অল্পেতে সম্ভই থাকিবার লোক ছিলেন না।…তিনি একটি প্রাতৃসভা সংস্থাপন করিতে ইচ্ছা করিলেন।'' ত্রাত্সভার উদ্দেশ্য ছিল চরিত্রগঠন। দেবেন্দ্রনাথ যথন কেশব-চল্রের এই নৃতন পরিকল্পনার কথা শুনিলেন তিনি উহা স্বান্তঃকরণে অনুমোদন করিলেন। অমৃতসরে গিয়া মহর্ষি শিখদের ধর্মালোচনা পদ্ধতি পর্যবেক্ষণ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন। ব্রাহ্মসমাজে তিনি উহা প্রবর্তন করিতে চাহিয়া-ছিলেন। শিথদের ধর্মপ্রসঙ্গের সভাকে বলা হইত সঙ্গত সভা। এই নামটি মহর্ষির মনে লাগিয়াছিল। অতঃপর ''তিনি অত্যন্ত উৎসাহের সহিত এই প্রস্তাবিত সভার তদম্করণে সঙ্গত সভা বলিয়া নামকরণ করিলেন। প্রথমে তিনটি সন্ধত সভা প্রতিষ্ঠিত হয়। একটি কলুটোলায়, তার সভাপতি আচার্য কেশবচল ; অপর ত্ইটির মধ্যে একটি শিমলা ও অপরটি কল্টোলার স্বতন্ত্র স্থানে। এই তিনটি সঙ্গত সভার একটি করিয়া মাসিক সাধারণ সভা হইবে স্থির হইল। এই মাসিক সভা প্রধান আচার্য মহাশয়ের ভবনে হইত।'' সঙ্গত সভা ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দের শেষের দিকের ঘটনা। সঙ্গতের দলই পরবর্তীকালে আহুষ্ঠানিক ব্রাহ্ম নামে পরিচিত হইয়াছিলেন। সত্যরক্ষা ও ধর্মসাধন—ইহাই ছিল ইংগদের জীবনের বনিয়াদ। প্রশান্তকুমার সেন লিখিয়াছেনঃ "If the Brahma Vidyalaya was a large study circle meant to be a reflective training ground for the mind and the heart,

the Sangat Sabha was a closer circle for intimate spiritual fellowship, for mutual interchange of ideas and aspirations... It was the first nucleus of a true brotherhood. None can estimate the signal services it rendered to the thought and life of the generation . " সতাই সেদিন জাতির জীবন ও চিন্তায় পারস্পরিক সোভ্রাত্রের ভাব জাগাইয়া তুলিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই কেশবচন্দ্র এই সঙ্গত সভা স্থাপন করিয়াছিলেন,—যুগ <mark>তথন ইহাই দাবী করিতেছিল। কেশবচন্দ্রের মনীয়া একটি ধুমীয় সুমাজের</mark> গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ হইয়া থাকিবার নয়। তাঁহার মন ছিল আলোকচিত্তের নেগেটিভ কাচের মতন—কালের লক্ষণ সেই মনে ধরা পড়িত এবং <mark>অপূর্</mark>ব মনীষার বলে তিনি যুগের প্রয়োজনকে উপলব্ধি করিয়া স্বীয় কর্তব্য স্থির করিতেন। উনবিংশ শতকের ষাট বৎসর যথন অতিক্রান্ত <mark>হইল, তথন নব</mark> জাগৃতির মধ্যাহ্নকাল—সাহিত্য, ধর্ম, সমাজ-সংস্কার এবং শিক্ষা—জাতীয় জীবনের সকল ক্ষেত্রেই যুগান্তর দেখা দিয়াছে। কিন্তু, চারিদিকে চাহিয়া কেশবচন্দ্র দেখিলেন, বাঙালির জাতীয় চরিত্রে সৌল্রাত্রের বড়ো অভাব— যদি পরস্পরের মধ্যে সম্প্রীতি না রহিল, তাহা হইলে এই জাগরণ বুধা। তাঁহার সঙ্গত সভা ইতিহাসের এই প্রয়োজনই সেদিন চরিতার্থ করিল।

পুরাতন ফ্রেটারনিটি সভার দিন হইতে যে তরুণ গোষ্ঠাকে লইয়া কেশবচন্দ্র কর্মজীবনে প্রবেশ করিতে আরম্ভ করিয়াছিলেন তাহাদের লইয়াই তিনি
এইবার যেন জাতীয় জীবন গঠন করিতে, ইহার সর্বাদীন উন্নতি ও বিস্তার সাধনে
দৃঢ় সংকল্প হইলেন। তাঁহার হাদয়ের স্বর্ণপাত্রে যে অগ্নি ছিল, তাহারই
উত্তাপ পাইয়া এইসব তরুণদের চিত্ত প্রবৃদ্ধ হইয়া উঠিয়াছিল। "কেশবচন্দ্রের
উৎসাহ প্রতিদিন নৃতন হইতে নৃতনতর হইতে লাগিল, তাঁহার বলিবার
বিষয়ও যেন দিন দিন বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। সঙ্গত নিত্য নৃতন জীবন প্রদর্শন
করিতে লাগিল। এই সভায় যুবকগণকে কেশবচন্দ্র সেন অপূর্ব মোহময়ে
মুগ্ধ করিতেন, তাঁহারই আকর্ষণে সকলে আরুপ্ত হইয়া একত্রিত হইতেন।
এই সভায় কেবল যে ধর্মবিষয়ে প্রসঙ্গ হইত, তাহা নহে, নানা প্রকার কথোপকথন হইত—বিজ্ঞানিক তত্বালোচনা এবং কথন কখন রাজনীতি সম্বন্ধীয়

কথাবার্তা মুক্তভাবে হইত।" উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে বাংলার নব জাগরণের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই সঙ্গত সভার প্রভাব স্থল্র প্রসারী হইয়াছিল। এই প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, পরবর্তীকালে প্রচারকমণ্ডলী উন্নতিশীল ধর্ম-সংস্কার ও সমাজ-সংস্কারের ক্ষেত্রে এই দেশে যে নবযুগের স্থ্রপাত করিয়া-ছিলেন, কেশবচন্দ্রের সঙ্গত সভা ছিল তাহার বীজভূমি। ফ্রেটারনিটি সভা, ব্রহ্ম বিত্যালয়, সঙ্গত সভা—এইগুলি প্রতিষ্ঠানমাত্র ছিল না—কেশবচন্দ্রের সন্তারই অংশ বিশেষ ছিল। জীবনের পথে তিনি কোনো দিন একা চলিতে চাহেন নাই, পাচজনকে লইয়া দলবন্ধভাবেই চলিতে চাহিয়াছেন এবং জীবনে পরিণতির পথে ধাপে ধাপে তিনি যতই অগ্রসর হইতে লাগিলেন ততই তিনি জাতির সামগ্রিক উন্নতি ও বিস্তারের কথা চিন্তা করিতে লাগিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রতিভার ইহা একটি আশ্চর্য বৈশিষ্ট্য।

চারিদিকে নবজীবনের সাড়া পড়িয়া গেল।

বলিয়াছি, কেশবচন্দ্র উত্তমশীল ক্ষমতাবান পুরুষ। তরুণদলের তিনি নেতা 🕨 তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে এই সময়ে (১৮৬০-৬২) তিনি একটি প্রকাণ্ড কর্মপ্রবাহ সৃষ্টি করিয়াছিলেন। তাঁহার কার্যের পরিধি ক্রমশঃই প্রসার লাভ করিতে লাগিল। ব্রাহ্মসমাজের ফুদ্র গণ্ডী অতিক্রম করিয়া তাহা বাংলা ত্থা ভারতের বৃহত্তর সমাজজীবনকে এইবার স্পর্শ করিতে উন্নত হইল। "ছুর্ভিক্ষ, মহামারী বিষয়ে সাহায্য সংগ্রহ, মিরার পত্রিকা প্রকাশ, ধর্ম ও নীতি শিক্ষার জন্য কলিকাতা কলেজ স্থাপন, পুস্তক ও পত্রিকা প্রণয়ন, ধর্ম প্রচার, ইংলণ্ডের ব্রহ্মবাদী ও ব্রহ্মবাদিনীদিগের সহিত প্রালাপ, নানা স্থানে বক্তৃতা দান—এই সমস্ত নানা কার্যে কেশবচন্দ্র অসাধারণ উৎসাহের সহিত্ আপনার প্রতিভা ও কর্মশক্তির পরিচয় দিতে লাগিলেন।" এইবার আমরা তাঁহার সেই বহুমুখী কর্মধারার আলোচনায় প্রবৃত্ত হইবে। এইথানে একটি ক্থা মনে রাখিতে হইবে। কেশ্বচন্ত্রের কর্মজীবন তাঁহার ধর্মজীবন হইতে পৃথক নয়—তাঁহার জীবনে কর্মের সহিত ধর্মসাধন যেন সমান্তরাল রেখায় চলিয়াছে। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে বলিবার আছে। বাংলার নব-যুগস্র্প্রাদের মধ্যে একমাত্র কেশবচন্দ্রের জীবনেই আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার ধর্মবোধের মধ্যে আধ্যাত্মিকতা ও Religion ছুইয়েরই সমাবেশ হইরাছিল। ঈশ্বরের দিকে তিনি মুখ ফিরাইরাছিলেন সত্য, কিন্তু তাই বলিয়া তিনি কথনো মানুষের দিকে পিছন ফিরিয়া ছিলেন না; পরের স্থা তুঃখে, জাতির আশা-আকাজ্ঞায় তিনি সমান সচেতন ছিলেন; তাঁহার ঈশ্বর-প্রীতি মানব-প্রীতির মধ্যেই সার্থক হইয়াছিল। তাহা নহিলে কেশবচন্দ্র কখনো বলিতে পারিতেন না—"The first great duty which the British nation owes to India is to promote education far and wide. It is desirable that you should open up works of irrigation and that you should try in all possible ways, to promote the material prosperity of the country''। ভারতবর্ষের সর্বাঙ্গীন কল্যাণ চিন্তা এবং তাহার জন্ম পন্থা নির্দেশ করা—ইহাই ছিল, কেশবচন্দ্রের রিলিজিয়ন আর ভারতবাসীর আত্মার উন্নতিসাধন, নিথিল মানব-আত্মার উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের ধর্ম। জাতির প্রতি, মান্থবের প্রতি কর্তব্যের প্রেরণা তাঁহাকে সর্বদাই কর্মচঞ্চল করিয়া রাখিত, তাই তো তিনি যুগপৎ নানাবিধ কাজের স্ট্চনা করিয়াছিলেন। কেশব-প্রতিভার ইহাই লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য। তাঁহার বহুমুখী কর্মোছমের ইহাই ছিল, স্থাতন্ত্র্য। এখানে কেশবচন্দ্র সত্যই একেশ্বর স্থ্য।

সংবাদ আসিল উত্তর ভারতে ছুর্ভিক্ষ হইয়াছে। ইংরেজ অধিকারে আসিবার পর, পলাশির যুদ্ধ হইতে শুরু করিয়া ভারতবর্ষ একাধিক ছর্ভিক্ষ দ্বারা পর্যুদন্ত হইয়াছে এবং ইহার ফলে ভারতবাসীর অর্থ নৈতিক জীবনের কাঠামো ভাঙিয়া পড়িয়াছে। ইতিহাসে দেখা যায় যে উনবিংশ শতাব্দীর প্রথমার্ধে (ভারতবর্ষ যখন কোম্পানীর শাসনাধিকারে ছিল) বিভিন্ন ছুর্ভিক্ষ-জনিত মৃত্যুর সংখ্যা ছিল চৌদ্দ লক্ষ। ১৮৬১ গ্রীষ্টাব্দের পূর্বে বিভাসাগরের সময়ে মেদিনীপুরে যে ছর্ভিক্ষ হইয়াছিল তাহাতে সেই হদয়বান পুরুষসিংহ নিজের অর্থ ও সামর্থ্য দিয়। ছভিক্ষপীড়িত নর-নারীর সেব। করিয়াছিলেন। সে-ছর্ভিক্ষ নিবারণে ব্রাক্ষসমাজের কোনো প্রচেষ্টার বিবরণ আমরা পাই না, অথবা ব্রাহ্মসমাজপতি দেবেন্দ্রনাথেরও কোনো উভ্যমের কথা শুনিতে পাওয়া যায় না। বাহ্মসমাজ এতকাল ব্যক্তিগত উপাসনা লইয়া ছিল, কেশবচন্দ্র এইবার সমাজের প্রকৃতি, আদর্শ, কর্তব্য, ভাব ও চিন্তার ধারা সব কিছু পরিবর্তন করিতে অগ্রসর হইলেন। কেশবচক্র যেই ছর্ভিক্ষের সংবাদ শুনিলেন অমনি তিনি বিচলিত হইলেন। খ্রীষ্টান মিশনারিরা গিজাতে ও অন্তত্ত বক্তৃত। করিয়। অর্থ সংগ্রহ করিতেছিলেন। কেশবচন্দ্রও নিশ্চেষ্ট রহিলেন না। ছঃস্থদের ত্রাণকার্যে যোগ দেওয়া ব্রাহ্মসমাজেরও নৈতিক ও সামাজিক কর্তব্য—ইহা তিনি দেবেন্দ্রনাথকে ব্ঝাইলেন। অতঃপর ব্রাক্ষ-সমাজের মঞ্চ হইতে ছভিক্ষে সাহায্যদানের কথা ঘোষণা করা হইল। ধর্মকে কেশবচন্দ্র সমাজমুখী করিয়া তুলিলেন। তুর্ভিক্ষের বিষয়টি দেবেন্দ্রনাথের গোচরে আনিয়া কেশবচন্দ্র যথন তাঁহাকে বলিলেন যে, সমাজের পক্ষ হইতে কিছু করা উচিত, তথন তিনি কেশবের মধ্যে একজন মানব-দরদীকে প্রত্যক্ষ করিয়া বিস্মিত হইয়াছিলেন। তারপর "এই ছুর্ভিক্ষে সাহায্য দান করিবার জন্ম ১২ই চৈত্র (২৫শে মার্চ, ১৮৬১) যে অধিবেশন হয়" তাহা ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে স্মরণীয় হইয়া আছে। কেশ্বচন্দ্রের সংগঠনী প্রতিভা সকলকে বিস্মিত করিল—ব্রাহ্মসমাজের বেদী হইতে দেবেক্রনাথ একটি মর্মস্পর্শী বক্ততার মাধ্যমে তুর্ভিক্ষপীড়িত নর-নারীর জন্ম সাহায্যের আবেদন জানাইলেন; সদত সভা অগ্রসর হইয়া আসিল, সকলেই দ্বারে দ্বারে গিয়া চাঁদা ভিকা করিতে লাগিল। সর্বভারতীয় সমাজ সেবার আদর্শ এই প্রথম স্থাপিত হইল—বাংলার মাটিতে বাঙালির নিজস্ব সংকটত্রাণ সমিতির জন্ম হইল। বাংলার যুবকদের সম্মুখে সেদিন এইভাবেই কেশ্বচন্দ্র সমাজসেবার মহৎ আদর্শকে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে এই আদর্শকে অনুসরণ করিয়াই শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও স্বামী বিবেকানন সমাজসেবাকে বাংলার তরণদের জীবনে একটা স্থায়ী ধর্মে পরিণত করিয়াছিলেন। "এই ছুর্ভিক্ষে প্রায় তিন সহস্র মুদ্রা তুর্ভিক্ষনিপীড়িত স্থানে প্রেরিত হয়। বিশেষ অধিবেশনের দিনের উপাসনা ও বক্তৃতা বেদী সন্মুখে তওুল, বস্ত্র ও অলঙ্কার স্ত্রুপীক্তৃত হইয়াছিল। অনেকে আপনার গাতের মূল্যবান বস্ত্র, অঙ্গুরীয় এবং নারীগণ অলঙ্কার ও टिजमापि मान करतन।"

উত্তর ভারতের ত্রভিক্ষের কয়েক মাস পরে ত্রিবেণী, হালিসহর, বারাসত প্রভৃতি অঞ্চলে জর রোগের এক ভীষণ মহামারী দেখা দিল। এখানেও কেশবচন্দ্র সন্ধটন্ত্রাণে অগ্রসর হইলেন। তাঁহার বক্তৃতায় জনসাধারণ বিচলিত হয় ও মহামারী-পীড়িতদের প্রতি সকলের হুদয় সমবেদনায় পরিপূর্ণ হয়। কেশবচন্দ্র অর্থ সংগ্রহ করিয়া মহামারী-কবলিত গ্রামসমূহে ঔষধ, অর্থ ও চিকিৎসক পাঠাইবার ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। কথিত আছে, ঔষধ পাঠাইবার কাজ তিনি নিজের হাতে করিতেন। সেদিন তিনি যখন বলিয়াছিলেন—"I rise to advocate a noble cause, the cause of humanity...I rise to discharge the sacred duty of exhorting you to make a combined effort to alleviate the sufferings of thousands of our dying countrymen." কেশবচন্দ্র যে কত বড়ো একজন কর্মীপুরুষ—

'man of action'—তাহা বাঙালি ব্ঝিতে পারিল। তখন উনিশ শতকের মানবতাবাদ রামমোহন-বিভাসাগরের ভিতর দিয়া কেশবচল্রে আসিয়া শুধূ পূর্ণতা লাভ করে নাই, পরবর্তী বংশধরদের জন্ত উহা একটি দেদীপ্যমান দৃষ্টান্ত হাপন করিয়াছিল। কেশবচল্রই নবীন বাঙালিকে জনসেবার মন্ত্রে দীকা দিয়া গিয়াছেন—ইহা যেন আমরা বিশ্বত না হই। সংঘবদ্ধভাবে আর্তের সেবা এই দেশে এই প্রথম প্রতিষ্ঠিত হইল। জনসেবাকে তিনি সত্যই an article of faith হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাকে তিনি প্রতিষ্ঠানগত বিষয়মাত্র মনে করেন নাই।

কর্মের স্রোত শতধারায় বহিয়া চলিল।

ধর্মকে আশ্রয় করিয়া কেশবচন্দ্র সংস্কার ও সংগঠনের কার্য আরম্ভ করিয়াছিলেন। তাঁহার কর্মজীবনের আর একটি গৌরবময় অধ্যায় 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকা স্থাপন। স্বাধীন সংবাদপত্র দেশের জনমানস গঠনে কতদূর সহায়তা করিতে পারে, রামমোহন হইতে আরম্ভ করিয়া হরিশ্চন্দ্র পর্যন্ত একাধিক স্বাধীনচেতা বাঙালি তাহার দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের সম্মুথে ছিল পূর্ববর্তী ধুরয়রদের দৃষ্টান্ত। এ-দেশে রামমোহনই প্রথম সংবাদপত্রের পরিপূর্ণ স্কুযোগ গ্রহণ করেন। কেশবচন্দ্র সংবাদপত্র ও বক্তৃতান্মঞ্চ—উভয়েরই পরিপূর্ণ স্কুযোগ গ্রহণ করিয়া বাংলা তথা ভারতবর্ষে যুগান্তর আনিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন যেমন সংবাদপত্রের সৃষ্টি করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তেমনি যুগপৎ press ও platform ছই-ই সৃষ্টি করিয়াছিলেন। সংবাদপত্র যে লোকশিক্ষার একটি বড়ো মাধ্যম—ইহা কেশবচন্দ্রের ব্রিতে বিলম্ব হয় নাই।

১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের জুলাই মাসে কেশবচন্দ্র ব্যাক্ষের চাকরিতে ইস্তফা দিয়া তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পরিশ্রম ব্রাহ্মসমাজ তথা সমগ্র দেশের উন্নতিকন্ধ্রে নিয়োগ করিলেন। আগষ্ট মাসেই তিনি Indian Mirror নাম দিয়া একখানি ইংরেজি পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন। বাংলার সমাজ ও সংস্কৃতির ইতিহাসে এই বৎসরটি বিশেষভাবে শ্ররণীয়। সাহিত্য-জগতে এই বৎসরে মাইকেলের মেঘনাদবধ কাব্যের আবির্ভাব যেমন একটি ঐতিহাসিক

ঘটনা কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার আবির্ভাবও তেমনি একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। বাংলার নবজাগরণের বহু-ভঙ্গিম ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'স্থলভ সমাচার' (ইহা নয় বৎসর পরে প্রকাশিত হইয়াছিল)—এই তুইখানি পত্রিকা একটি স্বতন্ত্র অধ্যায় রচনা করিয়াছে। 'স্থলভ সমাচারে'র কথা পরে বলিব, এখন 'মিরারে'র কথা বলি। সকল দিক দিয়া বিবেচনা করিলে আমরা দেখিতে পাই যে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সত্যই কেশবচন্দ্রের একটি অক্ষয় কীর্তি। উনিশ শতকীয় নবজাগরণ যখন বিভিন্ন ঘটনা ও বিভিন্ন যুগ্ননায়কের মনীয়ার ভিতর দিয়া তাহার সকল বর্ণছেটা লইয়া ইতিহাসের দিগন্ত উদ্ভাসিত করিয়া তুলিয়াছে, সেই মাহেন্দ্রকণেই 'মিরারে'র আবির্ভাব ঘটল।

প্রতাপচন্দ্র মজ্মদার লিখিয়াছেন: "Being alive to the importance of possessing a newspaper organ in English, with a view to influence the Hindu community both on educational, religious and other matters, he started the Indian Mirror in August 1861, in conjuction with some friends as a fort-nightly journal." নৈশবিভালয় হইতে আরম্ভ করিয়া য়ে দলটিকে সঙ্গে লইয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার কর্মজীবনে অগ্রসর হইয়াছিলেন, পরিণত জীবনে তাঁহাদের অনেকেই তাঁহার বিভিন্ন কর্মপ্রয়াসেরও সঙ্গী ছিলেন; ইহারা বন্ধুয়ানীয় হইলেও, সকলেই কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বকে মানিয়া লইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস য়াহারা গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছেন তাঁহারা দেখিতে পাইবেন নেতৃত্ব করিবার বিধিদত্ত শক্তি লইয়াই তাঁহার জন্ম হইয়াছিল; সতাই—"he was a born leader of men", কিন্তু কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বের মধ্যে দন্ত ছিল না, ডিক্টেটরী ভাব ছিল না। যদি তাহা থাকিত তাহা হইলে কর্মজীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে তাঁহার নেতৃত্ব এমন সফল হইত না।

কেশবচন্দ্র কাগজ বাহির করিলেন। দেবেন্দ্রনাথের 'তত্ত্ববোধিনী' ছিল নিতান্তই ব্রাক্ষসমাজের মুখপত্র, তাই কেশবচন্দ্র একখানি সর্বভারতীয় কাগজের অভাব বোধ করিয়া এই নৃতন ইংরেজি কাগজ বাহির করিলেন। পত্রিকার সম্পাদনা ব্যাপারে তাঁহাকে সহায়তা করিলেন হুইজন—খ্যাতনামা ব্যারিষ্টার गत्नारमार्न राघि वदः शामात मार्ट्य। कार्छन शामात शूर्व रेमज्ञमल ছিলেন, কিন্তু তিনি সংবাদপত্রের একজন স্থদক্ষ লেখকও ছিলেন। সম্পাদক रुरेलन मरनारमारून शांव (পরে নরে<del>জনাথ সেন) আর ম্যানেজিং</del> প্রোপ্রাইটর হইলেন কেশবচন্দ্র। সর্বভারতীয় ঐক্যের চেতনা সকলের মনে জাগ্রত করিয়া তুলিবার জন্মই পত্রিকার নামকরণ করা হইল—'ইণ্ডিয়ান মিরার'। সেই সময়ে ভারতবাসী কর্তৃক স্বাধীনভাবে পরিচালিত পত্রিকার মধ্যে হরিশচন্দ্র মুখোপাধ্যায়ের 'হিন্দু পেট্রিট' ছিল শীর্ষস্থানীয়। নবজাগরণের ইতিহাসে, বিশেষ করিয়া নীল আন্দোলনের ব্যাপারে, 'হিন্দু পেট্রিয়ট' নির্ভীক সাংবাদিকতার যে দৃষ্ঠান্ত স্থাপন করিয়াছিল, তাহার তুলনা নাই। পরবর্তীকালে আরো ত্ইজন 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' যোগদান করিয়াছিলেন —ক্লফবিহারী সেন ও নরেন্দ্রনাথ সেন। ইহাদের সমবেত চেষ্টায় 'মিরার' সেদিন সাংবাদিকতার কেত্রে সতাই যুগান্তর আনিয়া দিয়াছিল। এইখানে প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা দরকার যে, কর্মজীবনের বিভিন্ন তরে কেশবচন্দ্র একাধিক সংবাদপত্র প্রকাশ করিয়াছিলেন; সেগুলির কথা যথাস্থানে আলোচনা করিব।

বাংলার সাংবাদিকতার ইতিহাসে জনমতগঠনে কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরারের' গৌরব স্বতন্ত্র। প্রশান্তকুমার সেন যথার্থ ই লিখেছেনঃ "The old files of the Indian Mirror show that whatsoever was goodliest and best in India's thoughts, aspirations and efforts was reflected in its columns, and for a considerable number of years it continued to shape and prepare public opinion for the national reconstruction in progress." এই পত্রিকায় ধর্মনীতি, রাজনীতি এবং সমাজনীতি সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের বহু সারগর্ভ প্রবন্ধ প্রকাশিত হইত। বলিতে কি, 'মিরার' তাঁহার হস্তে যেন একথানি শাণিত অস্ত্র-স্বরূপ হইয়া দাঁড়াইয়াছিল; এই কাগজ হাতে থাকিবার দরণ কেশবচন্দ্রের প্রভাব ও প্রতিপত্তি বৃদ্ধি পাইল। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে, কেশবচন্দ্র প্রভাব ও প্রতিপত্তি বৃদ্ধি পাইল। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে, কেশবচন্দ্র

উদ্দেশ্য ছিল না—প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল শিক্ষাবিস্তার। কথাটি একটু বিস্তারিত-ভাবেই আলোচনা করিতে হয়।

নৈশবিত্যালয়ের দিন হইতেই কেশবচন্দ্র এ-দেশের শিক্ষাপ্রণালীর <mark>সংস্কারের বিশেষ প্রয়োজনীয়তা অহুভব করেন। তথন শিকাবিস্তারের</mark> ক্ষেত্রে বিত্যাসাগরের বিরাট প্রতিভা নিয়োজিত হইয়াছে। এই শিক্ষা-বিস্তারের কথা রামমোহন চিন্তা করিয়াছেন, বিভাসাগরের প্রয়াসের তো তুলনা ছিল না, কেশবচন্দ্রও এই বিষয়ে যে চিন্তা করিতেন তাহার প্রথম আভাস আমরা দেখিতে পাই কলুটোলা সান্ধ্য বিত্যালয় স্থাপনে। তারপর ব্ৰাহ্মসমাজে যোগ দিয়া অবধি, দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্ৰ এই বিষয়টি একাগ্রমনে চিন্তা করিতেছেন। সেই একই সময়ে যথন তিনি ব্রাক্ষসমাজের বিস্তার ও উন্নতিসাধনে আত্মনিয়োগ করিয়াছেন, তথনই তিনি ইংলওের ফ্রান্সিস উইলিয়ম নিউম্যান, মিস ফ্রান্সেস পাওয়ার কব, মিস এস.ডি. কলেট, ম্যাক্সমুলার প্রভৃতি স্বাধীন চিন্তাশীল মনীষিদের সহিত প্রযোগে আলাপ-আলোচনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন। শিক্ষা-সংস্কার সম্পর্কে তিনি যুগপৎ ইংলণ্ড ও ভারতবর্ষে আন্দোলন করিতে চাহিলেন। অক্যান্স বিষয়ের সহিত স্বতন্ত্ৰ স্কুল কলেজ স্থাপন এবং তাহাতে নীতিশিক্ষা-দান বিষয়ে নিউম্যানের নিক্ট প্রস্তাব করিয়াছেন। হিন্দুকলেজের নীতি-বর্জিত শিক্ষার স্রোত ফিরাইতে সেদিন কেশবচন্দ্রের স্থায় আর কেহ চিন্তা করেন নাই। হিন্দু-কলেজকে কেন্দ্র করিয়া ইংরেজ সেদিন বাংলাদেশে যে শিক্ষাবিস্তারের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন, জাতীয়চরিত্র গঠনে তাহার ফল যে ভালো হয় নাই, ইহা বোধ করি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিতেই সর্বপ্রথম ধরা পড়িয়াছিল। পরবর্তী-কালে (১৮৭২ খ্রীঃ) তিনি শিক্ষা-সংস্কার সম্পর্কে লর্ড নর্থক্রককে যে নুমুখানি পত্র লিখিয়াছিলেন তাহা ভারতে ইংরেজি শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। ১৮২০ খ্রীষ্টান্দে রামমোহন লর্ড আমহাষ্ঠ কৈ ইংরেজি শিক্ষাপ্রবর্তন সম্পর্কে যে ঐতিহাসিক পত্রথানি লিখিয়া-ছিলেন তাহার গুরুত্ব এবং তাহার প্রায় অর্ধ শতাব্দীকাল পরে লর্ড নর্থব্রুককে কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলির গুরুত্ব যে সমান, তাহা আমরা পরে আলোচনা করিব।

যে কথা বলিতেছিলাম। কেশবচন্দ্র তাঁহার পূর্বোলিখিত ট্রাক্টগুলি নিউম্যান ও মিস কব প্রভৃতির নিক্ট পাঠাইয়াছিলেন এবং সেগুলি পাঠ করিয়া তাঁহারা আনন্দ প্রকাশ করেন। "ইংলণ্ডে ব্রাহ্মধর্মের কিরূপ অবস্থা, এবং কি প্রকারে উহার প্রচার ও বিস্তার হইতে পারে", কেশবচন্দ্র তাহাও জানিতে চাহিয়া নিউম্যানকে পত্র লেখেন। এইসব মনীষিদের সহিত পত্র-যোগে আলাপ-আলোচনা করিয়া কেশবচন্দ্র বুঝিলেন যে ভারতবর্ষে ব্যাপক শিক্ষার প্রয়োজন। বিলাত হইতে মিস কব্ জানাইলেন—''যদি ব্রাক্ষসমাজ হুইতে ইংলণ্ডের জনসাধারণের নিকটে শিক্ষার উন্নতিকল্পে আবেদন প্রেরিত হয়, তাহা হইলে তিনি স্বয়ং উহা উপস্থিত করিতে পারেন।'' অতঃপর কেশবচন্দ্র কি করিলেন ? উপাধ্যায় মহাশয় তাঁহার 'আচার্য কেশবচন্দ্র' এন্থে এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "কেশবচন্দ্র দেশহিতকর কার্যে কোনদিন নিরস্ত থাকিবার লোক নহেন। তিনি বিভাশিকার উন্নতিসাধন জন্ম এক সভা আহ্বান করেন।'' ইহা সাধারণ সভা ছিল; সভাপতিত্ব করেন 'ব্যবস্থা-দুর্পণ'-প্রণেতা শ্রামাচরণ শর্মা। ১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের ৩রা অক্টোবর তারিখে ব্রাহ্মসমাজের দোতলার ঘরে এই সভা বসিয়াছিল। সেই সভায় কেশ্বচন্দ্র জাতীয় শিক্ষার একটি স্বাঙ্গীণ পরিকল্পনা উপস্থাপিত করিলেন এবং ব্রাম্ম-সমাজকেই এই বিষয়ে অগ্রসর হইতে বলিলেন। তিনি স্ত্রী শিক্ষার অব্যবস্থা সম্বন্ধেও বক্তৃতায় আবেগভরে উল্লেখ করেন।'' তথন তাঁহার বয়স মাত্র তেইশ বৎসর। দেখা যায়, সেই পরিকল্পনায় অতি দরিত্র সাধারণ লোক হুইতে আরম্ভ করিয়া পুরুষ ও নারী নির্বিশেষে সকল শ্রেণীর লোকের শিক্ষার বন্দোবস্ত তিনি করিতে চাহিয়াছিলেন।

এই পরিকল্পনাকে সফল করিয়া তুলিবার জন্মই তিনি সংবাদপত্রকে প্রচারের অন্যতম মাধ্যমল্লপে গ্রহণ করিলেন। ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্র যেদিন ঘোষণা করিলেন—"ব্রাহ্মধর্মের জ্যোতি থাকিতেও আমরা নিরুৎসাহ ও নিস্তেজ থাকিব, এমন কখনই হইতে পারে না। সকলে উত্থান কর, সকলে আপন আপন সাহাঘ্য দান করিয়া দেশস্থ ভ্রাত্গণের মধ্যে বিভার আলোক প্রচার করিতে তৎপর হও"—সেদিন রামমোহনের স্থাপিত ব্রাহ্মসমাজ উহার ঐতিহাসিক সার্থকতা লাভ করিয়াছিল। 'ইণ্ডিয়ান

মিরার' প্রথমে পাক্ষিক পত্র ছিল, পরে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড যাইবার পূর্বে উহা সাপ্তাহিকে পরিণত হয়। ১৮৭১ গ্রীষ্টাব্দ হইতে ইহা দৈনিকে রূপান্তরিত হইয়াছিল। ভারতীয় পরিচালিত ও সম্পাদিত ইহাই প্রথম দৈনিক ইংরেজি পত্রিকা। পাক্ষিক 'মিরার' ইহার আরম্ভের সময় হইতেই বিশেষ খ্যাতি ও কৃতিত্বের সহিত চলিয়াছিল। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা যাইতে পারে যে, শেষ পর্যন্ত 'মিরার' নরেন্দ্রনাথ সেনের সম্পাদনায় আধুনিক হিন্দুসমাজের মুখপত্র হয়; তখন কেশবচন্দ্রের মতামত ইহাতে সম্পূর্ণরূপে প্রতিফলিত হইত না। তথাপি ইহা স্বীকার্য যে, সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নির্ভীকতায় হরিশচন্দ্রের পরই কেশবচন্দ্রের নাম উল্লেখযোগ্য।

'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার ভিত্তি একটু দৃঢ় হইবার পর কেশবচন্দ্র এইবার আর একটি কার্যে হস্তক্ষেপ করিতে অগ্রসর হইলেন। ইহা কলিকাতা কলেজ। পূর্বেই বলিয়াছি, কাগজ বাহির করিবার পর তিনি ব্রাহ্মসমাজের এক সভায় শিক্ষা সম্পর্কে একটি পরিকল্পনা পেশ করেন। কেশবচন্দ্র বাগ্মী ছিলেন, কিন্তু তিনি বাক্সর্বস্থ মানুষ ছিলেন না; যাহা বলিতেন তাহা তিনি কার্যে পরিণত না করিয়া নিবৃত্ত হইতেন না। তিনি ১৮৬২ এটিাকে 'ক্যালকাটা কলেজ' নামে একটি উচ্চ বিভালয় স্থাপন করিলেন। ব্লামমোহন করিয়াছিলেন Anglo Hindu School ( ১৮১৬ এপ্রিল ); দেবেন্দ্রনাথ করিয়াছিলেন 'হিন্দু-হিতার্থী বিভালয়' (১৮৫৫ খ্রীঃ) আর কেশবচন্দ্র স্থাপন করিলেন Calcutta College—তিনজনেরই উদ্দেশ্য প্রায় একই ছিল। দেবেন্দ্রনাথের প্রয়াসের মূলে অবশ্য পরোক্ষভাবে প্রেরণা যোগাইয়াছিলেন পাত্রী ডফ্।\* শিক্ষার ক্ষেত্রে বিভাসাগরের স্বাধীন নিজস্ব প্রয়াস ইহার তুই বৎসর পরের (১৮৬৪ গ্রাঃ) ঘটনা। ক্যালকাটা কলেজ পরিচালনার ভার কেশবচন্দ্র স্বয়ং গ্রহণ করিলেন। কেশবচন্দ্রের বিতালয়ে পড়িবার জন্ম দেবেন্দ্রনাথ তাঁহার অন্ততম পুত্র জ্যোতিরিন্দ্রনাথকে ভর্তি করিয়া দিয়াছিলেন, তিনি এইখান হইতে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হইয়াছিলেন; কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ ভ্রাতা কৃষ্ণবিহারী সেনও এই বিত্যালয়ে পড়িতেন।

<sup>\*</sup> এই লেথকের 'মহিব দেবেল্রনাথ' গ্রন্থ দ্রপ্রবা।

এই বিভালয় স্থাপনের প্রাথমিক টাকা দিয়াছিলেন দেবেলনাথ, কিন্ত কেশবচন্দ্র নিজের দায়িত্বেই বহু টাকা ধার করিয়া স্কুলটি চালাইয়াছিলেন। স্কুলটি অবৈতনিক ছিল এবং এইবানে "যদিও সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ধর্মশিক্ষা দান করা হইত না, ইহাতে নীতিশিক্ষার প্রাধান্ত ছিল। কেশবচন্দ্রের প্রথম रहेरा धरे मा हिल रय, यूवकिमिशा मर्वश्राय नी जिमिका मान कड़ा উচিত। ... কলেজ প্রথমে নিমতলার একটি প্রাচীন গৃহে স্থাপিত হয়, সেথান হইতে পরিশেষে বাঁশতলা ষ্ট্রীটে যায়। এথানে প্রসিদ্ধ স্থবিদ্ধান্ বাবু ঈশ্বরচন্দ্র ননী ইহার প্রধান শিক্ষক হন।" কেশবচন্দ্রের এই ক্যালকাটা কলেজ ছয় বৎসর চলিয়াছিল। সাধারণের সহাত্ত্তি ও সাহায়ের অভাবেই ইহা উঠিয়া যায়। স্বাধীনভাবে স্কুল পরিচালনার ব্যাপারে বাংলা দেশে সেদিন একমাত্র বিভাসাগরের প্রয়াসই স্থায়ী হইয়াছে। তবে কেশবচক্রের দৃষ্টান্ত ব্যর্থ হয় নাই। যে নীতিশিক্ষাকে তিনি ছাত্রজীবনের বনিয়াদ বলিয়া বিশ্বাস করিতেন, পরবর্তীকালে অধিনীকুমার দত্তের প্রচেষ্টার মধ্যে তাহা স্থানরভাবে সার্থক হইয়াছিল। প্রসন্ধতঃ ইহা উল্লেখ করা দরকার যে, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ছাত্রদিগকে ধর্মমত শিক্ষা দিবার পক্ষপাতী কোনো কালেই ছিলেন না—তিনি গুরুত্ব দিতেন নীতিশিক্ষার উপর এবং ধার্মিক সূচ্চরিত্র শিক্ষকদিগের সদৃষ্টান্তের আবশ্যকতা তিনি চিরদিন স্বীকার করিতেন। প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্রের এই প্রয়াসকে 'A principal work of the mission of his life' বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন এবং যাহারা কেশবচন্দ্রের লোকশিকা ও সমাজসেবার আদর্শ গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছেন তাঁহারা দেখিয়াছেন যে, কেশবচল্র এমন শিক্ষা দিতে চাহিয়া-ছিলেন যাহাতে ভারতবাসী ভারতবাসীই থাকে, বিদেশী ভাবাপন্ন না হয়। শিক্ষার্থীর দেহ, মন ও আত্মার সামজ্ঞশীভূত কল্যাণের উপর দৃষ্টি রাথিয়াই তিনি তাঁহার শিক্ষার আদর্শ রচনা করিয়াছিলেন। আজ প্রায় শতবর্ষ পরে দেখিতেছি, শিক্ষার ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের এই আদর্শ তাহার মূল্য হারায় নাই। আজে। এই আদর্শের প্রয়োজন আছে।

<u>ব্ৰাক্ষসমাজে যোগদান কৰিবাৰ সঙ্গে সঙ্গেই কেশ্ৰচন্দ্ৰ ইহাৰ যুগ্ম সম্পাদক</u> নিযুক্ত হইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র মূর্তিমান উৎসাহ, প্রচণ্ড কর্মের আধার তিনি। সম্পাদক হইয়া তিনি কি কি কাজ করিয়াছিলেন, এইবার সেই বিষয়ে কিছু বুলিব। ১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের ২২শে ডিসেম্বর তারিখে সমাজের <u>একটি সাধারণ সভা হইল। সেই সভার বিবরণে আমরা দেখিতে পাই যে,</u> সভার প্রারম্ভে সম্পাদক কেশবচন্দ্র উঠিয়া বলিলেনঃ ''গতবর্ষের কার্য-বিবরণ আপনাদিগের নিকট উপস্থিত করিতেছি। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীত হইবে যে, গত বর্ষে নানা বিদ্ন সত্ত্বেও ব্রাহ্মসমাজের আশাতীত উন্নতি হইয়াছে। পূর্বাপেক্ষা সমাজের ক্ষেত্র প্রসারিত হইয়াছে ; কেবল ব্রাহ্ম্বর্ম প্রচার ইহার উদ্দেশ্য নহে, বিবিধ উপায়ে দেশের হিতসাধন করতঃ, ঈশ্বরের প্রিয় কার্য করাও ইহার লক্ষণ। কিসে দেশের কুরীতি নিমূল হয়, কিসে বিভাশিকার উন্নতি হয়, কিসে আমাদের দেশ জ্ঞান ও ধর্মে ভূষিত হইয়া ক্রমশঃ উন্নতির সোপানে আরোহণ করিতে পারে, এই সকল প্রশন্ত ভাব ছারা এখন প্রাশ্ন-সমাজ পরিচালিত হইতেছে।…গত বর্ষে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের অনেক দূর উন্নতি হুইয়াছে।" অতঃপর তিনি আগামী বর্ষের জন্ম সভায় কয়েকটি প্রস্তাব উপস্থাপিত করিলেন। প্রস্তাবগুলি এইরূপ: (১) বান্দাদিগের মধ্যে ভ্রাতভাব স্থাপনের জন্ত যেমন সঙ্গত সভ। স্থাপিত হইয়াছে, তেমনি তাহাদের মধ্যে প্রীতি ও ঐক্যভাব জাগ্রত করিবার জন্ম একটি প্রতিনিধি সভা স্থাপন; (২) ব্রাহ্মসমাজের অধীনে একটি বিত্যালয় স্থাপন; (৩) ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্য প্রণালী রচনা ও স্থশিক্ষিত উপাচার্য, শিক্ষক এবং প্রচারক নিয়োগ করা। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্য ইহাই ছিল যে, তিনি যথন যে বিষয়ে

কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্য ইহাই ছিল যে, তিনি যথন যে বিষয়ে হস্তক্ষেপ করিতেন, তথনই উহা সমগ্র দৃষ্টি দিয়া দেখিতেন; মহর্ষির স্থায় তাঁহারও জীবনের ত্রত ছিল ত্রাহ্মসমাজের উন্নতিসাধন। তাঁহার কার্যপদ্ধতি ছিল নিখুঁত। উপরিউক্ত প্রস্তাবগুলির মধ্যে তৃতীয় প্রস্তাবটি বিশেষভাবে লক্ষ্যণীয়; তিনি স্থাশিক্ষিত প্রচারক নিয়োগের কথা তুলিলেন। ধর্মপ্রচারের

সদে সদে দেখিতে পাই কেশবচন্দ্র শিকাবিস্তারের উপরও বিশেষভাবে জোর দিতেছেন। কলিকাতা কলেজ এই চিন্তারই পরিণত কল। দেবেন্দ্রনাথের মনে এখন এই ধারণা বদ্ধমূল হইল যে, কেশবচন্দ্র কাজের লোক; এই তরুণের হালাত ধর্মবিশ্বাস যেমন গভীর, কর্মস্পৃহাও তেমনি প্রবল। বুঝিলেন, কেশবচন্দ্র উন্তামশীল ক্ষমতাবান পুরুষ। ইংলারই সংস্পর্শে প্রাচীন ব্রাহ্মসমাজ আজ সত্যই নবীন মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে। তাই দেবেন্দ্রনাথ কেশবচন্দ্রকে আরো অধিক ক্ষমতা দিবার অভিপ্রায়ে তাঁহাকে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে অভিষক্ত করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করিলেন। ইহা কেবলমাত্র তাঁহার ইচ্ছা ছিল না, তিনি এই বিষয়ে স্পষ্ট প্রত্যাদেশই পাইয়াছিলেন।

এই প্রসঙ্গে প্রিয়নাথ শাস্ত্রী লিথিয়াছেনঃ "এই সময়ে মহর্ষি জেলা বর্ধমানের অন্তর্গত গুসকরা নামক গ্রামের একটা আম্র-কাননে বাস করিতেছিলেন। তিনি আমাদিগকে বলিয়াছেন যে, 'আমি কোন নির্জন প্রান্তরে একটি সাধনাশ্রম নির্মাণ করিবার জন্ম স্থান অন্বেষণ করিয়া বেড়াইতে বেড়াইতে একদা গুসকরার একটা আত্র-কাননে বাস করিতেছিলাম, সেইখানে আমার মনে হইল যে, প্রীযুক্ত কেশবচন্দ্রই ব্রাক্ষসমাজের আচার্য পদে বরিত হইবার উপযুক্ত। আমি ইহা প্রত্যাদেশের ন্যায় অনুভব করিলাম এবং তৎক্ষণাৎ তাহা কার্যে পরিণত করিবার চেষ্টা করিলাম'।" অন্তর বলিয়া দিয়াছিল যে, এ-সময়ে ব্রাক্ষধর্মকে উন্নতির পথে লইয়া যাইতে কেশবচন্দ্র ভিন্ন দ্বিতীয় যোগ্য ব্যক্তি আর কেহ নাই। এই প্রসঙ্গে উল্লেখ্য যে, ব্রান্সসমাজে 'প্রত্যাদেশ'-এর স্ত্রপাত আমরা মহর্ষি হইতেই পাইতেছি। মহর্ষির প্রত্যাদেশ উপহসিত হয় নাই ? হইয়াছিল কেশবচল্রের; তিনি যখন প্রত্যাদেশের কথা বলিতেন, তখন শিবনাথ শাস্ত্রী এবং আরো অনেকেই উহা শ্রদ্ধার চক্ষে দেখিতে পারেন নাই, তাঁহারা মনে করিতেন ইহার পিছনে বুঝি কেশবচন্দ্রের অধিনায়কত্ব আরোপ করিবার ইচ্ছা আছে। যাই হোক, এই ২২শে ডিসেম্বরের সভাতেই "কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে প্রতিষ্ঠিত করা হউক," এই মর্মে দেবেজনাথের একথানি পত্র পঠিত হয় এবং তাঁহার এই প্রস্তাবে অধিকাংশেরই মত হইল।

তারপর ১৮৬২ গ্রীষ্টাব্দের প্রথম ভাগেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের আচার্যপদে

বরিত হইলেন। এই শারণীয় অন্প্রচানে বেদী হইতে দেবেন্দ্রনাথ ঘোষণা করিলেনঃ "একণে আমি আহ্লাদপূর্বক শ্রীযুক্ত কেশবচন্দ্র ব্রহ্মানদক্ষেক কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে প্রতিষ্ঠিত করিতেছি। ঈশ্বর প্রসাদাৎ ব্রাহ্মধর্মে ইঁহার যে প্রকার অন্তর্যাগ, যে প্রকার নিষ্ঠা, তাহাতে সমাজের অবশুই উনতি হইবে।" তারপর তিনি কেশবচন্দ্রকে সম্যোধন করিয়া কয়েকটি উপদেশ প্রদান করেন এবং অবশেষে তাঁহার হাতে 'ব্রাহ্মধর্ম-গ্রন্থ' অর্পণ করিয়া তিনি বলিলেন—"এই ব্রাহ্মধর্ম-গ্রন্থ গ্রহণ কর। যদিও হিমালিয় চূর্ণ হইয়া ভূমিসাৎ হয়, তথাপি ইহার একটি মাত্র সত্য বিনপ্ত হইবে না। যদি দক্ষিণ সাগর শুদ্ধ হইয়া যায়, তথাপি ইহার একটি সত্যেরও অন্তথা হইবেক না। যে প্রকারে পূর্বে অগ্নিহোত্রীরা অগ্নিকে রক্ষা করিতেন, তুমি এই ব্রাহ্মধর্মকে তদ্ধপ রক্ষা করিবে।"

মহর্ষির এই নির্দেশ কেশবচন্দ্র অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়াছিলেন। কেশবচল্রকে দেবেল্রনাথ যেন স্বহস্তে যৌবরাজ্যে অভিষিক্ত করিলেন। তিনি জানিতেন, এই মহৎ ভার বহন করিবার যোগ্যতা কেশবচন্দ্রের আছে এবং তিনি ইহাও বুঝিয়াছিলেন যে, অপরাজিত চিত্তে এই গুরুভার বহন করিবার জন্ম কোনো ত্যাগ স্বীকারে এই যুবক পশ্চাৎপদ হইবে না। এই প্রসঙ্গে প্রিয়নাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেনঃ ''ব্রন্ধে অত্যন্ত প্রীতি দেখিয়াই মহর্ষি কেশববাবুকে ব্রক্ষানন্দ উপাধি দিয়াছিলেন এবং ব্রাক্ষধর্ম প্রচারে তাঁহার বিশেষ অনুরাগ ও তাঁহাতে তাঁহার অন্তকূলশক্তি দেখিয়াই মহর্ষি কেশব্বাবৃকে ব্রাহ্মসমাজের আচার্যপদে অভিষিক্ত করিয়া ছিলেন।" কিন্তু এই কার্য তিনি বিনা বাধায় করিতে পারেন নাই। প্রবীণেরা ইহাতে প্রবল বাধা দিয়াছিলেন। অনেক আপত্তি উঠিয়াছিল, বৃদ্ধ আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাগীশকে আচার্যপদ প্রদান করিবার প্রস্তাব পর্যন্ত হইয়াছিল। কিন্তু দেবেজনাথের প্রকৃতি ছিল ভিন্ন রূপ; "তিনি যাহা যোগ্য বলিয়া মনে করিয়াছেন তাহা সম্পন্ন'' করিতে তিনি কোনো বাধা-আপত্তিই গ্রাহ্ম করিলেন না। তথনো ব্রাহ্মসমাজে উপবীতধারী ব্রাহ্মণের আধিপত্য ছিল, পাছে বৈছ কেশবচন্দ্রের আচার্যত্ব ব্রাহ্মণরা স্বীকার না করেন, সেই কারণে সম্ভবতঃ মহর্ষি তাঁহাকে 'ব্রহ্মানন্দ' বলিতেন। কেশবচন্দ্র কিন্ত চিরদিন নিজেকে 'কেশবচল্র সেন' বলিয়াই গৌরব বোধ করিয়াছেন।

এই অভিষেক কার্য মহর্ষির জোড়াসাঁকোর ভবনেই অনুষ্ঠিত হইয়াছিল এবং এই উপলক্ষে তিনি যথেষ্ট জাঁকজমকের আয়োজন করিয়াছিলেন। এই স্মর্ণীয় অনুষ্ঠানের একটি স্থলর বর্ণনা দিয়াছেন প্রতাপচক্র মজুমদার। তিনি লিখিয়াছেনঃ "Great preparations were set on foot. The ceremonies were to be of unique and unprecedented grandeur. The great courtyard was festooned with garlands and lamps, and a classical pavilion with shrubs and flowers was constructed in the middle. A long service was held, at the end of which Keshub was presented with a sort of diploma, framed in gold, in which his main duties as Minister were set forth in beautiful language, the document being signed by Devendra Nath Tagore himself. He was also presented with a brightly emblazoned, velvet-lined casket containing an ivory seal, and the Brahmo Dharma Grantha, those being, as it were, the insignia of his office. The title of Brahmananda was also conferred upon him ... The festivities and banquets that accompanied the occasion were on the princely style that distinguished all procedings of the Tagores of Calcutta." প্রতাপচন্দ্রে এই বিবরণ হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, দেবেল্রনাথ তথন কী চক্ষে কেশবচল্রকে দেখিতেন। কেশবচল্র আচার্যপদে প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই দেবেন্দ্রনাথ প্রধান আচার্য বলিয়া অভিহিত হইতে থাকেন।

এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের জীবনের একটি স্মরণীয় ঘটনার উল্লেখ করিতে হয়। পূর্বে যে সভার উল্লেখ করিয়াছি, কেশবচন্দ্র সৌ ঘাঘাৎসবে তাঁহার স্ত্রীকে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। কর্মজীবনে প্রবিষ্ট হইয়া অবধি কেশবচন্দ্র পুরুষদের শিক্ষার কথা যেমন চিন্তা করিয়াছেন, তেমনি সেই সঙ্গে তিনি অন্তঃপুরের মেয়েদের শিক্ষার বিষয়েও যত্নশীল ছিলেন। তাঁহার জীবনের ঘটনাবলী আলোচনা করিলে দেখা যাইবে যে, কেশবচন্দ্র আমাদের দেশের

সকল সমস্তাকে সমগ্রভাবেই গ্রহণ করিয়া তাহার মীমাংসায় আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। সমাজ যে একটি অখণ্ড জীবনের বিকাশমাত্র তাহা কেশবচন্দ্র বহুপূর্বেই উপলব্ধি করিয়াছিলেন। মানবীয় সাধনার ইতিহাসে এই যে যুগ-পরিবর্তন, ইহার গোড়ার কথা সমাজের স্বাঙ্গীন উন্নতি। সেই জন্মই কেশবচন্দ্র মেয়েদের অবরোধ হইতে মুক্ত করিয়া সমাজের মুক্ত প্রাঞ্চনে তাহাদিগকে আনিতে চাহিলেন। নিজের স্ত্রীকে দিয়া তিনি ইহার প্রথম পরীকা করিলেন। কিন্তু কাজটি তাঁহার পক্ষে থুব সহজ ছিল <mark>না। তিনি</mark> তথনো একানপরিবারভুক্ত ছিলেন। রক্ষণশীল হিন্দুসমাজের চক্ষে জোড়া-সাঁকোর ঠাকুরবাড়ির আচার-আচরণ তথনো বিজাতীয় বলিয়াই মনে হইত। তাহার উপর কলুটোলার সেনেরা ছিলেন নিষ্ঠাবান বৈষ্ণ্ব। সেই বাড়ির কুলবধূ ঠাকুরবাড়ি যাইবে, ইহাতে কেশবচন্দ্রে অভিভাবকদের ঘোরতর অমত এবং আপত্তি থাকা স্বাভাবিক। স্ত্রী জগন্মোহিনী তখন বালীতে পিত্রালয়ে। কেশবচন্দ্রের ধর্মোৎসাহে ভীত হইয়াই পরিজনবর্গ এই ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। কিন্তু সেই তুর্জয় বীরের নিকট কোনো বাধাই বাধা বলিয়া মনে হইত না। পরবর্তী কাহিনী উপাধ্যায় মহাশ্য় এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। "তিনি রজনীতে শিবিকা সঙ্গে করিয়া বালীতে উপস্থিত হইলেন। রজনীতে পিতৃগৃহ হইতে পত্নীকে বাহির করিয়া আনিয়া প্রাতে মহর্ষির গৃহে উপনীত হইলেন। মহর্ষি এবং তাঁহার পরিবারস্থ সকলের আনন্দের পরিসীমা রহিল না।…অন্তঃপুরে বিশেষ উপাসনা হইল।''

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির এই মিলনকে উপলক্ষ করিয়া তাঁহার এক জীবন-চরিতকার যথার্থ ই লিখিয়াছেনঃ "The mature man of fifty joined himself to the eager youth of twenty-three, and they both agreed to work with a cherfulness and enthusiasm which none had experienced before." বাল্পর্ধের পরবর্তী ইতিহাস তাই এই তরুণ ও প্রোঢ়ের মিলিত উভ্যমেরই ইতিহাস। মহর্ষি যে আশা লইয়া কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে অভিষক্ত করিয়াছিলেন, সকলেই অল্পল মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন যে তাঁহার সেই আশা অপাত্রে স্তম্ভ হয় নাই। তিনি সতাই সেই গুরুভার অপরাজিত চিত্তে দিবারাত্র বহন করিয়া চলিলেন। এখন হইতে কেশবচন্দ্রের চিন্তা হইল কিসে কলিকাতা ব্রাক্ষসমাজের উন্নতি হয়, কিসে ব্রাক্ষদিগের মনের মালিভ দূর হয়। অতঃপর তিনি তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিত্য যেন এই দিকে প্রয়োগ করিলেন। আচার্যপদে বৃত হইবার অব্যবহিত পরেই তিনি স্বগৃহ হইতে বহিষ্কৃত হইলেন। কথিত আছে, তাঁহার জ্যেষ্ঠতাত ও জ্যেষ্ঠলাতা কেশবচন্দ্রকে একখানি পত্র লিখিয়া তাঁহাকে কলুটোলার বাড়িতে ফিরিতে নিষেধ করিয়া দিয়াছিলেন। ইহাতে কেশবচন্দ্র একটু বিচলিত বোধ না করিয়া পারেন নাই। এতদিন যাহা তিনি করিয়া আসিয়াছেন, তাহা নিজের বাড়িতে বসিয়া করিয়াছেন, তাঁহার স্বাধীনতায় অভিভাবকরা এতদিন হস্তক্ষেপ . করেন নাই। এখন তিনি সহসা নিজেকে নিরাশ্র মনে করিলেন। বিষয়টি যথন দেবেল্রনাথের গোচরে আসিল তিনি তথনি কেশবচল্রকে আখাস দিয়া বলিলেন, "আমার গৃহ তোমার গৃহ, তুমি স্থা এই গৃহে বাস কর।" তখন হইতে তিনি জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়িতে সন্ত্রীক প্রম সমাদ্রে বাস করিতে লাগিলেন। মহর্ষি যে কেশবচন্দ্রকে যথার্থ পুত্রতুল্য মনে করিতেন তাহা পরবর্তী আর একটি ঘটনায় প্রকাশ পাইল। তিনি পৈত্রিক সম্পত্তি উদ্ধারের ব্যাপারে কেশবচন্দ্রকে যথেষ্ট সাহায্য করিয়াছিলেন। বিষয়টি হাইকোর্ট পর্যন্ত গিয়াছিল, কিন্ত মোকদ্দমা অধিক দূর অগ্রসর হইবার পূর্বে, কেশবচন্দ্রের অংশের বিংশতি সহস্র মুজা জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেন 'এ্যাটর্ণি মারফং তাঁহাকে অর্পণ করিলেন।' ষে কারণে তিনি গৃহ হইতে বিতাড়িত হইয়াছিলেন, তাঁহার এক সম্কটময় পীড়া উপলক্ষে তাহার নিরসন হয় এবং তিনি পুনরায় স্বগৃহে স্থান পাইয়া-ছিলেন। এই সময় কেশবচন্দ্রের প্রথম পুত্র নির্মলচন্দ্রের জন্ম হয় (ডিসেম্বর, 3662)1

আরোগ্য লাভ করিয়। কেশবচন্দ্র আবার উৎসাহের সহিত কাজকর্ম করিতে আরম্ভ করেন, যথারীতি উপদেশ ও বক্তৃতাদারা ব্রাহ্মসমাজের হিত্সাধন করিতে লাগিলেন। ভবানীপুর ব্রাহ্মসমাজে প্রদত্ত ব্রাহ্মসমাজ ও সমাজসংস্কার' তাঁহার এই সময়কার একটি বিধ্যাত বক্তৃতা। এই সময়ে

(১৮৬৩) আমরা কেশবচন্দ্রকে গ্রীষ্ট্রান পাদরিদের সঙ্গে সংগ্রামে প্রবৃত্ত হইতে দেখি। ছই বৎসর পূর্বে কৃষ্ণনগরে ডাইসনের সঙ্গে তিনি একবার বিতর্কে প্রবৃত্ত হইয়াছিলেন। এইবার তাঁহার প্রতিপক্ষ দাঁড়াইলেন রেভারেও লালবিহারী দে। তাঁহার হাতে ছিল 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মার' নামে একথানি ইংরেজি কাগজ। ইংরেজিতে স্পণ্ডিত ও কুতবিল্ল এই রেভারেও লালবিহারী দে-র নিকট বাঙালির ক্বতজ্ঞ থাকিবার হুইটি কারণ আছে। প্রথম, বাংলার চিরন্তন রূপকথাকে তিনিই সর্বপ্রথম Folk Tales of Bengal নামক পুস্তকের মাধ্যমে রুরোপের সাহিত্যসমাজে তুলিয়া ধরেন; দ্বিতীয়, বাংলার চাষীর জীবনের আশা-আকাজ্ফাকে সর্বপ্রথম রূপ দিয়া তিনিই রচনা করেন বিখ্যাত গ্রন্থ Bengal Peasant Life এবং ইংরেজি ভাষায় রচিত হইলেও গোবিন্দ সামন্তের জীবন-কথা শিক্ষিত বাঙালি কোনো দিনই বিশ্বত হইবে না। যে লিপিচাতুর্য ব্রাহ্মবিরোধী রচনায় প্রকাশ পাইয়াছিল, এই বই ছইখানিতেও লালবিহারী দে তাহার অভ্রান্ত নিদর্শন রাথিয়া গিয়াছেন। ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দের এপ্রিল মাসে জেনারেল এসেমব্লিজ ইনষ্টিটিউসনে ব্রাহ্মধর্মের সহজ্ঞান বিষয়ে দে সাহেব একটি লিখিত বক্তৃতা পাঠ করিলেন। তাঁহার এই বকুতা ডাইসনের চিন্তারই প্রতিধ্বনি মাত্র। তাঁহার বলিবার কণা ছিল যে, বান্ধর্ম একটি 'Fluctuating religion' মাত্র—ইহার অতিরিক্ত কিছু নয়। দর্শকদের মধ্যে কেশবচন্দ্র ছিলেন অন্তম। দে সাহেবের বক্তৃতা শেষ হইলে পরে তিনি তথনই ঘোষণা করিলেন যে তিনি ইহার প্রতিবাদ করিবেন। কয়েকদিন পরেই সমাজের দোতলা ঘরে। কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা দিলেন; ইহাই তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ বক্তৃতা The Brahmo Samaj vindicated। পাদরি ডফ্ সাহেব ইহা শুনিবার জন্ম স্বয়ং সেই সভায় উপস্থিত ছিলেন। দে সাহেবের বক্তৃতাটি 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মার' কাগজে মুদ্রিত হইয়াছিল। বিফর্মারের সেই সংখ্যাটি হাতে লইয়াই কেশবচল্র মঞ্চের উপর উঠিয়া দাঁড়াইয়া যখন বলিলেন,—''ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন হইরাছে তাহা বিবেকের অন্নরোধেই হইরাছে। প্রথমে বেদান্তের প্রতি আমাদের অগাধ শ্রদ্ধা ছিল, কিন্তু যখন দেখা গেল যে, উহার মধ্যে এমন সব মত আছে যাহাতে সায় দেওয়া চলে না, তখন যদি বেদান্তের সম্যুক

অভ্রান্ততার বিশ্বাস পরিবর্তিত হইরা থাকে, তাহা কি দোষের ?…ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন আরোপিত ইইয়াছে, সে পরিবর্তন কি ঐট্রধর্মের ইতিহাসে নাই ?" তথন ডফ সাহেব পর্যন্ত তাঁহার যুক্তির সারবতা উপলব্ধি করিয়া যারপর নাই বিস্মিত হইয়াছিলেন। রেভারেও দে তাঁহার বক্তায় আর একটি অপবাদ দিয়াছিলেন; তিনি বলিয়াছিলেন—ব্রাহ্মসমাজ বাইবেলের সত্য অপহরণ করিয়াছে। ইহারই উত্তরে সেদিন কেশবচল্রের কণ্ঠে ধ্বনিত হইয়াছিল সেই ঐতিহাসিক বাণী: "All truth is God's truth, and therefore common to us all, Truth is no more European than Asiatic, no more Biblical than Vedic, no more Christhian than Heathen: it is no more yours than mine." কেশবচন্দ্রের বক্তাবলী যাঁহারা অহুশীলন করিয়াছেন তাঁহারাই লক্ষ্য করিবেন যে, তাঁহার বক্তৃতায় emotion বা আবেগ থাকিত সত্য, কিন্তু সেই সঙ্গে যুক্তিও থাকিত প্রচুর। এবং সেইসব যুক্তি বেমন শাণিত, তেমনি শৃঙ্খলাবদ্ধ ও ভাবসমূদ্ধ। কেশবচন্দ্রকে যাঁহারা কেবলমাত্র emotional বা ভাবুক বলিয়া চিত্রিত করেন, তাঁহারা তাঁহার intellect-এর সন্ধান লন নাই; যদি লইতেন তাহা হইলে দেখিতে পাইতেন যে, একমাত্র কেশবচল্রের মধ্যেই ভাবুকতা ও মনীষার আশ্চর্য সমন্বয় ঘটিয়াছিল। পরবর্তীকালে এই ধারা অমুসরণ করিয়াই স্থরেন্দ্রনাথ স্থরেন্দ্রনাথ, বিপিনচন্দ্র বিপিনচন্দ্র হইতে পারিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতার একটি ফল এই হইয়াছিল যে, রামমোহনের সময় হইতে বাংলা দেশে খ্রীষ্টান পাদরিদিগের সহিত যে বিতর্ক চলিয়া আসিতেছিল এইবার তাহার পরিসমাপ্তি ঘটিল। ব্রাহ্মসমাজের সমগ্র ইতিহাসে খ্রীষ্টান প্রচারকদিগের বিরুদ্ধে কেশবচন্দ্রই ছিলেন সর্বশ্রেষ্ঠ যোদ্ধা। তারপর এই দেশ হইতে চলিয়া যাইবায় প্রাক্কালে ডফ সাহেব যথন বলিয়া গেলেন—"Brahmo Samaj is a power"—তথন হইতে বাংলাদেশে খ্রীষ্টান পাদরিগণ নিরুত্তর হইয়া পড়িলেন। তাঁহারা আর ব্রাহ্মধর্মের বিরুদ্ধে বিতর্কে প্রবৃত্ত হইতে সাহস পান নাই। ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই ভূমিকাটি বিশেষভাবেই অনুধাবনযোগ্য। পাদরিদের তিনি

তর্কবৃদ্ধে নিরস্ত করিয়াছেন সত্য, কিন্ত বাংলা তথা ভারতবর্ষে গ্রীষ্টের মহন্ব প্রচারে সেদিন তিনিই ছিলেন স্বাগ্রগণ্য। পৃথিবীর কোনো বিশ্বাসী গ্রীষ্টানও বৃঝি গ্রীষ্টের প্রকৃত মহন্ব এমনভাবে হৃদয়ঙ্গম করিয়া সকলের সন্মুথে তুলিয়া ধরিতে পারেন নাই যেমন পারিয়াছিলেন ব্রাহ্ম কেশবচন্দ্র সেন।

কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের কর্মজীবনের আর একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল 'রান্ধবন্ধ সভা' স্থাপন। ''রান্ধর্ম ও তত্ত্বজ্ঞান প্রচার, পুস্তক প্রণয়ন, স্বীশিক্ষা বিধান ইত্যাদি লক্ষ্য লইয়া'' অনেকটা বেথুন সোসাইটির অন্থসরণে এই সভা সংস্থাপিত হয়। অন্তঃপুরের মেয়েদের ধর্মবিরহিত শিক্ষাদান করা উচিত নয়, দেখিতে পাই, তখন হইতেই কেশবচন্দ্র এই মতের একজন সমর্থক। এই রান্ধবন্ধ সভাতেই দেবেন্দ্রনাথ 'রান্ধসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরীক্ষিত বৃত্তান্ত'' শীর্ষক তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ ভাষণ দিয়াছিলেন। এই ভাষণেই তিনি বলিয়াছিলেন—''রন্ধানন্দ তো কোন অভাব রাখেন না।'' বলা বাহুল্য, কেশবচন্দ্রের সর্বাঙ্গীন উন্নতিসাধক বিবিধ প্রশ্নাস লক্ষ্য করিয়াই দেবেন্দ্রনাথ এই কথা বলিয়াছিলেন।

দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর একে একে বিশ বংসর অতিক্রান্ত হইল। এই দীর্ঘকালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্মের প্রভাব যথেষ্ট বৃদ্ধি পাইয়াছে; এবং কেশবচন্দ্র যোগদান করিবার পর সেই প্রভাব যেন দ্বিগুণ বৃদ্ধি পাইল। তাঁহাকে পাইয়া ব্রাহ্মসমাজ যেন জমিয়া ভরিয়া উঠিল। সময় অয়ৢকুল বৃদ্ধিয়া, ভারতবর্ধের অক্যান্ত অংশের সহিত প্রত্যক্ষভাবে পরিচিত হইবার জন্ম কেশবচন্দ্র এইবার প্রচারে বাহির হইবেন স্থির করিলেন। কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ সম্পর্কে তথন বোম্বাই ও মাদ্রাজের শিক্ষিতদের মধ্যে কিছু কোতৃহলেরও স্কৃষ্টি হইয়াছে। তাঁহাদের নিকট সমাজের বাণী বহন করিয়া লইয়া যাইবার পক্ষে কেশবচন্দ্র অপেক্ষা আর যোগ্য ব্যক্তি সেদিন কে ছিলেন? সেদিন তো তাঁহারই বলিষ্ঠ কণ্ঠকে আশ্রম করিয়া উদার সার্বভৌমিক ধর্মের বাণী ভারতের সর্বত্র এবং ভারতের বাহিরেও সগৌরবে প্রচারিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের ধর্মপ্রচারের সহিত অনেকটা তুলনীয়। কেশবচন্দ্রের প্রচারযাত্রার সঙ্গী ছিলেন অয়দাচরণ চট্টোপাধ্যায়।

मोजाज। २२ (कळशांति, ১৮७८।

একটি স্কুল হলে কেশরচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়—The duties and responsibilities of educated Madrasis এবং বক্তৃতার সময় ছিল সন্ধা ছয়টা। যথাসময়ে কেশবচন্দ্র গিয়া দেখিলেন, 'হেলে প্রায় সাত শত লোক উপস্থিত। মাদ্রাজ টাইমস্ এবং অক্তান্ত পত্রিকায় বিজ্ঞাপন দেওয়া হইয়াছিল, এবং তিনশত কার্ডমাত্র বিতরণ করা হইয়াছিল, তাহাতেই এত লোকের সমাগ্য। স্থানীয় শিক্ষিত এবং প্রধান প্রধান লোকেরা প্রায় সকলেই আসিয়াছেন। পূর্ণ ছই ঘণ্টাকাল বক্তৃতা হইল, সকলে অতি নিস্তর্জাবে তাহা শ্রবণ করিলেন। ক্ষেব্টন্দ্রকে বক্তৃতান্তে প্রায় আধ ঘণ্টাকাল সেখানে থাকিতে হইল, কেন না শত শত

লোক তাঁহাকে ঘিরিয়া দাঁড়াইল এবং সকলেই তাঁহার প্রতি অন্তরাগ প্রকাশ করিতে লাগিল।''

(वाश्वारे। ১१रे गार्छ।

স্থানীয় টাউন হলে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়— The Rise and Progress of the Brahmo Samaj এবং সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম প্রচুর লোকসমাগম হইয়াছিল। বোম্বাইয়ের লোক লিখিত বক্তৃতা শুনিতেই অভ্যস্ত। কেশবচন্দ্রের মৌখিক বক্তৃতা শুনিয়া তাহারা বিশ্বিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, এই বক্তৃতায় বোম্বায়ের প্রায় সকল সম্ভ্রান্ত ব্যক্তিই উপস্থিত ছিলেন। স্থার জামসেদজি জিজিভয়, বিচারপতি টকর, জগন্নাথ শঙ্কর শেঠ, স্থার আলেকজানার গ্রাণ্ট রার্ট, বিচারপতি নিউটন, বিচারপতি পাউচ, খ্রীষ্টীয় মিশনারি উইলসন, ষ্টোবেল, মিঃ বার্ড উড, অধ্যাপক বুহলার প্রভৃতিকে শ্রোত্মণ্ডলীর মধ্যে পাইয়া কেশবচন্দ্র যথেষ্ঠ উৎসাহ বোধ করিলেন। তিনি দেড় ঘণ্টা বক্তৃতা করিলেন। ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাস দিয়া তিনি বক্তৃতা শুরু করেন এবং তারপর সমাজসংস্কারে পৌতুলিকতা বর্জন করা যে প্রয়োজন, এক অদ্বিতীয় ঈশ্বরে দৃঢ় বিশ্বাস ভিন্ন যে উহা সিদ্ধ হইতে পারে ना - रेरारे मकनक द्रम्तराव व्यारेश मिलन। मोजाज ও वाषारेश्व সকল কাগজেই কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাগুলির বিশদ বিবরণ প্রকাশিত रहेशां हिल।

মাদ্রাজ, বোম্বাই ও পুণা প্রভৃতি স্থানে কেশবচন্দ্র শুধু ধর্মপ্রচারই করেন নাই, সেইসব অঞ্চলের বহু বিশিষ্ঠ ব্যক্তির সহিত তিনি গভীরভাবে মেলামেশাও করিয়াছেন, তাঁহাদের সহিত ভাবের আদান প্রদান করিয়াছেন, এবং জাতিভেদ, পৌত্তলিকতা, ব্রাহ্মসমাজ প্রভৃতি বিভিন্ন বিষয়ে যেমন আলাপ করিয়াছেন, তেমনি সর্বভারতীয় ঐক্যের কথাও আলোচনা করিয়াছেন। বাঙালি, বেহারী, মাদ্রাজী প্রভৃতি বিভিন্ন জ্ঞাতি বিভিন্ন প্রদেশের অধিবাসী হইলেও, আসলে তাহারা সকলেই যে এক জ্ঞাতিভারতবাসী—এই ঐক্যবোধের বাণী সেদিন সর্বপ্রথম কেশবচন্দ্রের কণ্ঠেই ধ্বনিত হইয়াছিল। কোথাও কেহ কেহ তাঁহাকে নিমন্ত্রণ করিয়া সম্মান

াদিয়াছে। এমন কি, প্রীষ্টান প্রচারকদিগের সহিতও তিনি সমানভাবেই মেলামেশা করিয়াছেন। বোঘাইতে রেভারেও ডাঃ উইলসন তো তাঁহাকে স্বগৃহে নিমন্ত্রণ করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। মহারাজা দলীপ সিং পর্যন্ত তাঁহার স্বহিত আলাপ করিয়া কৃতার্থ হইয়াছিলেন। সর্বত্র সকলেই তাঁহার জীবনের বিশ্বাস, উৎসাহ ও উভ্তম দেখিয়া মুগ্ধ হইল। তাঁহার হৃদয়ের অয়ি য়েন সর্বত্ত বিশ্বীর্ণ হইল। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের এই আদর্শকে সম্মুখে রাখিয়াই সমাজের প্রচারকগণ প্রচারকার্যে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। এইভাবে ব্রাহ্মধর্মের বিজয়পতাকা উড়াইয়া এবং সর্বভারতীয় ঐক্যবোধের বাণী প্রচার করিয়া কেশবচন্দ্র এপ্রিলেন।

ব্ৰাহ্মসমাজে তথনো জাতিভেদ বিভাষান ছিল। কেশবচন্দ্ৰ প্ৰথম হইতেই ইহা নিমূল করিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার জন্ম তিনি অসবর্ণ বিবাহকে উৎকৃষ্ট উপায় বলিয়া মনে করিলেন। তাই দেখিতে পাই যে, বোম্বাই হইতে ফিরিয়া তিনি এই বিষয়ে আবার উভোগী হইলেন। ছই বংসর পূর্বে প্রথম অসবর্ণ বিবাহ দিয়া তিনি বহু অকল্যাণের আকর জাতিভেদের মূলে কুঠারাঘাত করিয়াছিলেন এবং পরে "ইণ্ডিয়ান মিরারে এই বিষয়ে প্রবন্ধ লিখিয়া তিনি সকলকে অবহিত করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ফল কিন্ত ভালো হইল না। স্বয়ং প্রাধানাচার্য ইহা অনুমোদন করিলেন না। প্রাচীনপন্থী ব্রাহ্মরা কেশবচন্দ্রের প্রতি বিরূপ হইলেন। তাঁহারা তথনই দেবেন্দ্রনাথকে কেশবচন্দ্র সম্বন্ধে সাবধান করিয়া দিলেন। ব্রহ্মানন্দের প্রতি মহর্ষির অসাধারণ অনুরাগ, তাই মুখে কিছু বলিলেন না, "কিন্তু মহর্ষির মনে যে একটি গূঢ় রেখাপাত হইল, তাহাতে আর কোনো সংশয় নাই।" কেশবচল যখন বোম্বাই ও মাদ্রাজে প্রচার করিতে গিয়াছিলেন, তথন সমাজে আর একটি অসবর্ণ বিবাহ সংঘটিত হয় এবং প্রবীণ ব্রাহ্মরা ইহাতে বোরতর আপত্তি তুলিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মসমাজের উভোগে সমাজসংস্কারের কিষয়টি আলোচনা করিবার জন্ম তাঁহারা দেবেন্দ্রনাথকে এই সময় বিশেষভাবে অন্নুরোধ করেন। কলিকাতায় ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র বুঝিতে পারিলেন েষে, ব্যাপারটি অনেক দূর পর্যন্ত গড়াইয়াছে এবং নবীন ও প্রবীণ দলের মধ্যে এই লইয়া বেশ একটি অসন্তোষের ভাবও দেখা দিয়াছে। বিচ্ছেদের ইহাই ছিল পূর্বাভাষ।

উপবীতের প্রশ্নটি আবার উঠিল। তথনো উপবীতধারী উপাচার্যদের বারা বেদীর কার্য সম্পন্ন করা হইত। মহর্ষি কেশবচন্দ্রের বৃক্তির চাপে পড়িয়া পৈতা ত্যাগ করিয়াছেন বটে কিন্তু সমাজে গাঁহারা উপাসনাদির কাজ করিতেন তাঁহাদের সকলেরই পৈতা ছিল। ইহারা তুই দিকই বজায় রাখিয়া চলিতেন—''ইহারা উপবীত ধারণ করিয়া হিন্দুসমাজের সহিত ক্রিয়াকলাপে যোগ রাখিয়া, সমাজের উপাসনাদির কার্য করিতেন, অর্থের সহিতও সম্বন্ধ ছিল।" ধর্মজীবনে এইরপ কপট ব্যবহার কেশবচন্দ্র সহকরিতে পারিতেন না। তথন তিনি সোজাস্থজি বিষয়টি মহর্ষির নিকট উপস্থাপিত করিলেন। গুরুতর মতভেদ দেখা দিল। এই প্রসঙ্গে উপাধ্যায় মহাশয় যথার্থই মন্তব্য করিয়াছেন যে, "কেশবচন্দ্র প্রত্যেক সত্য ও তত্ত্ব জীবনের ক্রিয়ার পরিণত না করিয়া নিশ্চিন্ত থাকিতেন না, মহর্ষি সত্যে ও তত্ত্বে মৃশ্ব হইরা উহাতেই আবদ্ধ থাকিতেন, বাহিরে কিছু হইল কি না, তৎসম্বন্ধে উদাসীন থাকিতেন।''

দেবেজনাথের দৃষ্টিভঙ্গির সহিত কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গির একটা মূল পার্থকা ছিল এই যে, একজনের মানসপ্রকৃতি ছিল সংরক্ষণশীলতার গণ্ডীর মধ্যে নিবদ্ধ। আর অগ্রজনের প্রকৃতিতে ছিল একটা উদার সর্বজনীন ভাব, যাহার মধ্যে ব্রাহ্মণ-শূদ্র প্রভৃতি জাতিবিচারের প্রশ্ন লেশমাত্র ছিল না; দেবেজ্রনাথ চাহিয়াছিলেন একটি আদর্শ হিন্দুসমাজ গঠন করিতে এবং ব্রাহ্মসমাজের কাঠামোর মধ্যে উপনিয়দের ভিত্তিতে প্রাচীন হিন্দুষেরই পুনরুখান ছিল তাঁহার কাম্য। তাঁহার আধ্যাত্মিকপ্রতিভা বিকশিত হইয়াছিল, অনেকটা আর্যমনীয়ার ধাঁচে বেদকে আশ্রয় করিয়া। এইজগ্রই তিনি ব্রাহ্মসমাজের বেদীতে অব্রাহ্মণ কোনো উপাচার্যকে স্থান দিবার বিপক্ষে ছিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি ছিল সম্পূর্ণ ভিন্ন ধরণের। তিনি চাহিয়াছিলেন একটি নৃতন সমাজ গঠন করিতে, একটি নৃতন ধর্ম স্থাপন করিতে—যে সমাজে, যে ধর্মে জাতিভেদের স্থান নাই। দেবেজ্রনাথ পৌত্তলিকতা বর্জন করিয়াছিলেন সত্য, কিন্তু বিবাহাদি অন্ত্র্গানে তিনি

হিন্দ্বিধি মানিয়া চলিবার পক্ষপাতীই ছিলেন, যদিও প্রথম ব্রাক্ষবিবাহ তাঁহারই পরিবারে হইয়াছিল। দেবেল্রনাথ ব্ঝিতে পারেন নাই যে সময়ের পরিবর্তন হইয়াছে, সমগ্র মানবজাতি এমন এক মানবপরিবারভুক্ত হইতে চলিয়াছে। ব্রাক্ষণ-শূদ্রে বৈষম্য এই রুগে অচল। কেশবচল্রের প্রতিভায় যুগের এই দাবী ধরা পড়িয়াছিল—"The demands of the new generation fell upon him thick and fast waiting for a ready response", এবং তাঁহার বৈপ্লবিক মনীয়া কি ভাবে সেই দাবী পূরণ করিয়াছিল, অতঃপর আমরা সেই ইতিহাস আলোচনা করিব।

কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজকে একটি সর্বভারতীয় রূপ দিবার কথা এইবার কেশবচন্দ্র বিশেষভাবে চিন্তা করিতে লাগিলেন। রোষ্ঠি ও মাদ্রাজ হুইতে ফিরিয়া আসিয়া অবধি তিনি বিষয়টির গুরুত্ব অন্নভব করিয়াছেন এবং তাঁহার সম্প্র প্রতিভা ও শ্রম ইহার জন্ম নিয়োগ করিতে দুট-সঙ্কল হইলেন। বাংলার বাহিরে এখানে ওখানে যত সমাজ তথন স্থাপিত হইয়াছে, তাহার স্বগুলিকে তিনি ঐক্যের স্থতে বাঁধিতে চাহিলেন। দেবেল্রনাথও পূর্বে এই চেষ্টা করিয়াছিলেন। 'প্রতিনিধিসভা' কেশবচন্দ্রের এই উল্নামের ফল। ১৮৬৪ খ্রীষ্টাব্দের, ৩০শে অক্টোবর তারিখে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের দোতলা ঘরে এই সভার প্রথম অধিবেশন বসিল। দেবেক্রনাথ সভাপতি। প্রতিনিধি-সভা স্থাপনের উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায় বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র বলিলেনঃ "ধর্মকে জীবনে পরিণত করিবার প্রণালী লইয়া মতভেদ ঘটিয়াছে। ব্রান্ধর্মে একত্ব এবং বৃহত্তের সামঞ্জু আছে, ইহাই ইহার মহন্ত। ব্রান্ধর্মে मूल মতে ঐক্য, প্রণালী সম্বন্ধে স্বাধীনতা। এইটি দৃষ্টিস্থলে রাথিয়া সকল সমাজের একত্র হওয়া সমুচিত। এই উদ্দেশ্য সাধন জন্য 'প্রতিনিধিসভা' স্থাপন করিবার প্রস্তাব উপস্থিত। সকল সমাজ একতাবন্ধনে বন্ধ হইয়া সর্বত্র ব্রান্ধর্মের সত্য প্রচার করিবেন, এই ইহার লক্ষ্য হইবে।" যথারীতি সভা স্থাপিত হুইল; দেবেজনাথ উহার সভাপতি হুইলেন, কেশবচন্দ্র সম্পাদক। এই একই সময়ে কেশবচন্দ্ৰ 'ধৰ্মতত্ত্ব' নামে একখানি বাংলা পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন।

কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রণালী যাঁহারা অনুধাবন করিয়াছেন তাঁহারা একটি

জিনিস লক্ষ্য করিয়। বিশ্বিত হইবেন। কর্মজীবনের প্রত্যেক অধ্যায়, প্রত্যেক স্তরে তিনি চাহিয়াছেন উন্নতি ও বিস্তার এবং পুরাতনকে তিনি সব সময়ই নৃতনের মধ্যে আত্মসাৎ করিয়া লইয়া ধাপে ধাপে অগ্রসর হইয়াছেন। কারণ তিনি ছিলেন নৃতন যুগের একজন নৃতন মানুষ। 'বায়োগ্রাফি অব এ নিউ ফেণ' গ্রন্থের লেখক এই প্রসঙ্গে মুথার্থ ই মন্তব্য করিয়াছেন যে, "with the progress of ideas and with the expansion of scope of activities, old machinery must give place to new, and old institutions merge into new," এবং তাঁহার পূর্বাপর কার্যপদ্ধতি যদি বিশ্লেষণ করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে, কলুটোলার সেই সাদ্ধ্য-স্কুল, গুডুউইল ফ্রেটারনিটি ও ব্রন্দবিতালয়ের অনিবার্থ পরিণতি হিসাবে যেমন একদিন সঙ্গত সভার আবির্ভাব হইয়াছিল, আজ সেই সঙ্গত সভারই স্বাভাবিক পরিণতি হিসাবে দেখা দিল প্রতিনিধিসভা। ব্রাক্ষসমাজে যোগদান করিয়া অবধি কেশবচন্দ্র সর্বদাই ইহার consolidation চাহিয়াছেন—সমস্ত সমাজগুলিকে এক্যস্থ্রে বাঁধিতে চাহিয়াছিলেন। বান্ধবন্ধুসভা ছিল ইহারই প্রথম প্রয়াস। তথন কলিকাতার চারটি সমাজকে লইয়া সমগ্র ভারতবর্ষে ব্রাহ্মসমাজের সংখ্যা ছিল ৪৫টি। ১৮৬৪তে সেই সংখ্যা দাঁড়াইল পঞ্চাশে এবং সমগ্র ভারতে ব্রান্ধর্মাবলম্বীর সংখ্যা তখন চুই হাজার ছিল। প্রতিনিধিসভার প্রয়োজন তথন ঐতিহাসিক কারণেই অনিবার্যক্রপে দেখা দিয়াছিল এবং সেই সভার মঞ্চ হইতেই কেশবচন্দ্র তাঁহার বৈপ্লবিক কার্যপদ্ধতি আর একবার ঘোষণা कतिलान ; প্রচারকার্য, সমাজসংস্কার ও জনসাধারণের মধ্যে শিকাবিন্তার, স্ত্রীজাতির উন্নতিবিধান, এবং জাতিভেদ দূর করিয়া বিবাহ প্রভৃতি সামাজিক ক্রিয়াকর্মের বিধিনিয়মের আমূল পরিবর্তন সাধন—এই সব বিভিন্ন ও বহুমুখী উন্তমের ভিতর দিয়া কেশবচন্দ্র ধর্মকে প্রাত্যহিক জীবনে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। মোট কথা, "The Pratinidhi Sabha was intended to be an effective machinery for consolidating the Samajes and for organising misssion work, extensively and intensively," এবং ইহার ভিতর দিয়াই তিনি বাহ্মসমাজকে একদিকে গণতন্ত্রপ্রণালীতে

স্থাঠিত করিতে চাহিলেন এবং অন্ত দিকে বিভিন্ন প্রদেশের শিক্ষিত, উন্নতিকামী, সংস্কারপ্রয়াসী ব্যক্তিগণের সহিত সহযোগিতা করিয়া সমস্ত ভারতের জন্ম একটি 'চার্চ' স্থাপনের পরিকল্পনা গ্রহণ করিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে ইহাই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্য দিয়া রূপ লইয়াছিল। সকল বিষয়ে আমূল পরিবর্তন প্রয়াসী ও বিপ্রবাত্মক প্রগতির পক্ষপাতী কেশবচন্দ্রের চিন্তা ভাবনার সহিত রক্ষণশীল দেবেন্দ্রনাথের মিল না থাকাই স্বাভাবিক এবং সেই কারণেই দেখিতে পাই, তিনি কেশবচন্দ্রের বিবিধ সংস্কারকার্য সম্পূর্ণরূপে অন্থুমোদন করিতে কুণ্ঠা বোধ করিতেন।

ব্রাক্ষসমাজের প্রচার কার্য ও ইহার সহিত ট্রাষ্ট্রীদিগের প্রকৃত সম্পর্ক কি, এই বিষয়টি বিশেষভাবে আলোচিত হইল। তৃতীয় অধিবেশন ব্রাক্ষসমাজ গৃহে হয় নাই, হইতে দেওয়া হয় নাই, ইহা চিৎপুর রোডে হিন্দু মেট্রোপলিটান কলেজে হইয়াছিল। এই অধিবেশনে প্রতিনিধিসভা সিয়ান্ত করিলেন যে ট্রাষ্ট্রাগণ সমাজের সম্পত্তিরই স্থাসরক্ষক, কিন্তু সমাজের প্রচারকার্য নিয়ন্ত্রণ করিবার ক্ষমতা ইহাদের থাকিতে পারে না, তাহা হইলে রামমোহনের ট্রাষ্ট্রভীডই মিধ্যা হইয়া যায়।

যতই দিন যাইতে লাগিল প্রাচীন ও নবীন দলের মধ্যে বিরোধ ততই বৃদ্ধি পাইতে লাগিল; একদিকে ব্রহ্ণানন্দী দল, অন্তদিকে মহর্ষির দল—পরস্পরের প্রতি বিদ্বেষভাবাপন হইরা উঠিতে লাগিলেন। ১৮৬৫ প্রীষ্টাব্দেই বিষয়টি চরমে উঠিল। সত্যেক্তনাথ ঠাকুর মহর্ষির আত্মচরিতের ইংরেজি অন্তবাদের ভূমিকায় এই বিষয়টির একটি স্থান্দর বিশ্লেষণ দিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন—"Keshub was a reformer of a more pronounced type. A time came when Maharshi could no longer pull together with his conservatism…he drew back in alarm… A struggle between two such temperaments and such opposite ideas was bound to end in disruption and matters soon came to a crisis". কিন্তু আমরা জানি বিচ্ছেদের আরো একটি কারণ ছিল। ১৮৬৫-র শরংকালের ঝড়ে সমাজগৃহ ক্ষতিগ্রন্ত হওয়ায় গৃহসংস্কার প্রয়োজন

হইল। সেই সময়ে মহর্ষির গৃহেই উপাসনার ব্যবস্থা হয়। নভেম্বর মাসের এক ব্ধবার সন্ধ্যায় কেশবচন্দ্র কয়েকজন উপবীতত্যাগী উপাচার্যসহ মধন জ্যোড়াসাঁকোয় মহর্ষির ভবনে আসিলেন তথন তিনি দেখিলেন যে তাঁহারা আসিবার পূর্বেই উপবীতধারী উপাচার্যগণ মহর্ষির নির্দেশে উপাসনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন।

- —এমন কেন হইল ? বিকুন্ধ চিত্তে প্রশ্ন করিলেন কেশবচন্দ্র।
- —ইহা তো আর সমাজগৃহ নহে, ইহা একজনের বাটীতে উপাসনা, উত্তর দিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ।
- —কিন্তু তত্ত্ববোধিনীতে উপাসনার প্রকাশ্য নোটিশ ছাপা হইয়াছে, স্থতরাং ইহাকে কোনোমতেই পারিবারিক উপাসনা বলা চলে না।

দেবেন্দ্রনাথ নিরুত্তর। ইহার পরই তিনি "কোনো সভা আহ্বান না করিয়া, কাহাকেও কোনো কথা না বলিয়া, কেশবচন্দ্র প্রভৃতিকে সমুদ্র ভার হইতে অবস্থত করিবার মানসে, ট্রাষ্ট্রী বলিয়া কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সমস্ত ভার নিজ হস্তে গ্রহণ করিলেন।"

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির মধ্যে বিচ্ছেদের বিষয়টি ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; সেই কারণে ইহার বিশদ আলোচনা অপ্রাসদিক হইবে না। সমসাময়িক বিবরণ অপেক্ষা আমরা এই বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের পত্রাবলীর উপর নির্ভর করিব। উপবীত ও জাতিভেদের প্রশ্ন লইয়াই উভয়ের মধ্যে মতবিরোধ এবং বিচ্ছেদ দেখা দিয়াছিল। দেখা যাক এই প্রসদ্দে দেবেন্দ্রনাথ পূর্বাপর কী অভিমত প্রকাশ করিতেন। ১৮৫০ খ্রীষ্টাব্দে রাজনারায়ণ বস্থকে এক পত্রে মহর্ষি লিখিতেছেনঃ "আমার মতে ব্রাহ্মদিগের উপনয়ন স্বর্ধসম্মত নহে। অতএব অবশ্য তাহা পরিত্যাগ করিতে হইবে; যদি ব্রাহ্মদিগের উপনয়নই পরিত্যাগ করিতে হইল, তবে আর ব্রাহ্মণ শুদ্র প্রভৃতি জাতিভেদ কোথায় থাকে যে বিবাহের সময়ে জাতিভেদ করা যায়?" ঐ বছরের আর একথানি পত্রে লিখিতেছেনঃ "এক্ষণে এমত সময় উপস্থিত হয় নাই, যাহাতে জাতিভেদ ভঙ্গ করা যায়। কিন্ত ক্রমে কালে যে জাতিভেদ থাকিবে না তাহা স্পষ্ট বোধ হইতেছে, যেতেছু নানা ঘটনা সেই জাতিভেদ ভঙ্গ বিষয়ে উন্মুখ হইয়াছে। তাহা পরির্বর্তন হইতে

আরস্ত হইয়াছে, তাহাতে কাহারও বাধা দিবার সাধ্য নাই।" ১৮৬০ গ্রীষ্টান্দের এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "আমি পরীক্ষা করিয়া দেখিলাম যে বাল্লণ পণ্ডিতের দ্বারা উপাচার্যের কর্ম স্থন্দররূপে কোনোরূপেই সম্পন্ন হয় না। কিলাকার ব্রাহ্মসমাজে ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণকে উপাচার্য রাখিয়া তাঁহাদের এ ধর্ম বিষয়ে উদাস্ত দেখিয়া এইক্ষণে তাহাদের প্রতি নিরাশ হইয়াছি। ব্রাহ্মণ না হইলে উপাচার্য হইবে না, এ কথারও মুণ্ডে বজ্ঞাবাত করা যায়। শ্রহ্মাবান ব্রাহ্ম অপেক্ষা কি কপট ব্রাহ্মণ ভাল ?" ১৮৬২-তে এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ থাকিতে পারে না। ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ নাই। ব্রাহ্মণশ্রের মধ্যে পরস্পর আদানপ্রদান হইতে পারে।"

এইখানে আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, জাতিভেদ ও পৈতা ফেলা— এই ছুইটি বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ যেন অনেকটা দোলায়মান চিত্ত। ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দে কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে অভিষিক্ত করিবার সময়ে মহর্ষিই বুলিয়াছিলেনঃ "তোমার উপদেশ ও অন্তুচান যেন ব্রাহ্মদিগের অমৃতের সোপান হয়।" দেবেল্রনাথ যথন ব্রাহ্মসমাজগৃহে প্রতিনিধিসভা বা প্রচার-সম্বন্ধীয় কাজ বন্ধ করিয়া দিবার নির্দেশ দিলেন, তথন (১৮৬৫, ৫ই মে) এক পত্তে কেশবচন্দ্ৰ তাঁহাকে লিখিলেন—"আপনি পূৰ্বে বলিয়াছিলেন যে ব্রাহ্মসমাজ-গৃহ ট্রাষ্টিডীড অনুসারে কেবল উপাসনার জন্ম ব্যবহৃত হইবে, এবং প্রচারের জন্ম ভিন্ন স্থান আবিশ্যক; কিন্তু ঐ গৃহে আবার (ট্রাইডীডের বিরুদ্ধে ) প্রচারের জন্ম ব্রন্ধবিভালয় সংস্থাপিত হইল, তবে পূর্বের ন্থায় তথায় প্রতিনিধিসভা বা প্রচারসম্বন্ধীয় অন্তান্ত কার্য কেন হইবে না, তাহা ব্ঝিতে পারি না। এইমাত্র বোধ হয় যে, উক্ত সভা এবং আমাদের সমুদয় কার্য আপনি ব্রাক্ষসমাজের উন্নতির প্রতিবন্ধকস্বরূপ জ্ঞান করেন ও তৎপ্রতি উৎসাহ দান করিতে আপনি ভীত হন। কিন্তু আবার আপনিই প্রতিনিধিসভার সভাপতি এবং প্রচারকার্যের অন্ততর অধ্যক্ষ; তবে এ সকল বিষয়ে আপনি বিশেষ অনুরাগ ও উৎসাহ প্রকাশ না করিয়া কি ক্ষান্ত থাকিতে পারেন? …যুখন বর্তমান গোলমালের সূত্রপাত হয়, তখনই আমি বলিয়াছিলাম যে, এই कलर क्रमभः विधि रहेत्व धवः मठकं ना रहेत्न, हेरा रहेत् अवत्भाव দলাদলি হইবে; কিন্তু তথন আপনি এ কথায় উপেক্ষা করিয়াছিলেন।…

আপনি আমাদের কার্যের কিছুমাত্র ব্যাঘাত না করিয়া যদি কেবল সমাজের ট্রাষ্ট সম্পত্তি সম্বন্ধীয় কার্যে নিযুক্ত থাকিতেন এবং বিরোধী না হইয়া পৃথকভাবে স্বীয় লক্ষ্য সংসাধন করিতেন, তাহা হইলে এত গোলের সম্ভাবনা থাকিত না।" ইহার উত্তরে মহর্ষি লিখিলেন ( ৬ই মে, ১৮৬৫):—"ম্থার্থ ই আমি এই কথার উপেকা করিয়াছিলাম। কলিকাতা ব্রাক্ষসমাজ আমার কার্যের পরিমিত ক্ষেত্র, আমি তথায় ত্রাক্ষদিগের ও ঈশ্বরপরায়ণ সাধুদিগের সঙ্গে একত্র হইয়া ব্রহ্মোপাসনা করিব…ইহা করিলে যদি তোমার বিপক্ষতা করা হয়, তবে ইহার উপায় নাই। ... তোমার সহিত যুক্ত থাকিয়া, এই ছয় বৎসরে তোমার নিকট হইতে যে কিছু উপকার প্রাপ্ত হইয়াছি, তাহার জন্ম তোমার প্রতি ক্বতজ্ঞ।" ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র লিখিলেন (১৩ই যে, ১৮৬৫): <u>"আমার বাস্তবিক হঃখ হইতেছে যে, ছয় বৎসরকাল এত গভীর যোগসত্ত্বেও</u> আপনি আমাকে চিনিতে পারিলেন না।…আপনার লেখার ভাবে বোধ रेरेटिल्ह (य, आंगांत (य मकल मम्खन आहि, लांरा आंगि भीत्रवत ज्ल নিয়োগ করিতেছি, এবং আমি যাহা কিছু করিতেছি, সকলই জয়লাভের জন্য-এই কারণেই আমি সম্প্রতি আপনার অপ্রীতিভাজন হইয়াছি।... আমার অন্তরে ঈশ্বর একটি আদর্শ নিহিত করিয়া দিয়াছেন, যাহাতে তদন্ত্সারে আমি ধর্মপ্রচার ও সমাজসংস্থার করিতে পারি, ইহাই আমার জীবনের উদ্দেশ্য ও কার্য। ... আমাকে আপনি বুঝিতে না পারাতেই তত্ত্ব-বোধিনী সভার মত, অক্ষরকুমার দত্তের মত, আমাকে বিঘুজ্ঞান করত, আমাকে বিদায় করিয়া, নিশ্চিন্ত ও নিদ্ণটকরূপে ব্রাক্ষসমাজকে স্বীয় ইচ্ছাত্মারে শাসন করিবেন, এরপ কৃতসংকল্প হইয়াছিলেন। কিন্ত বালধর্ম বা বালসমাজ সম্বন্ধে আপনি যাহা কিছু করিবেন, তাহা আপনার কার্য কিরূপে বলিব, সাধারণ ব্রান্সেরা তাহাতে কিরূপে উপেক্ষা করিবেন, যখন ব্রাক্তধর্ম ও ব্রাক্ষসমাজ সাধারণের। আমার অন্তরে ্যে আদর্শ আছে, তদন্ত্সারে আমায় কার্য করিতেই হইবে।" ইহার পর কেশবচল্র, প্রতাপ-চল্ল প্রমুখ ছয়জনের স্বাক্ষরিত একথানি পত্রের উত্তরে মহর্ষি তাঁহার শেষ কর্ণা জানাইলেন—"তোমাদের ইচ্ছার অন্তক্ল অভিপ্রায় ব্যক্ত করিতে পারিলাম म।"

ইহার পর পৃথক ব্রাহ্মসমাজ সংস্থাপন ভিন্ন অন্ত কোনো উপায় ছিল না। আসল কথা, ত্রিশ বৎসর পরে ব্রাহ্মসমাজে যখন পরিবর্তন প্রয়োজন হইল, তথন কেশবচন্দ্র তাঁহার দ্রদৃষ্টির বলে ব্ঝিলেন যে—"কালের উন্নত ভাবের সহিত যোগ রাথিয়া, জনসমাজের নৃতন ভাব ও নৃতন অভাব অনুসারে ইহার কার্যপ্রণালী পরিবর্তন না করিলে" ব্রাক্ষসমাজের উদ্দেশ্যই ব্যর্থ হইরা যাইবে। মহর্ষি যতদিন পারিয়াছেন, অপ্রতিহত ও নিঃস্বার্থ যত্নের সহিত ততদিন তিনি ব্রাহ্মসমাজের উন্নতিসাধন করিয়াছেন—একথা স্বীকার করিতে কেশবচন্দ্ৰ কিছুমাত্ৰ কুঞ্চিত হন নাই। কিন্তু ব্যক্তি অপেক্ষা সমাজ বড়ো— ব্যক্তিবিশেষের শান্তিম্বধ বিদ্নিত হইবে বলিয়া সমাজের বৃহত্তর স্বার্থকে তো তিনি উপেকা করিতে পারেন না। यिन বুঝিতেন, ব্রাহ্মসমাজ নিতান্তই ঠাকুরবাড়ির পারিবারিক সম্পত্তি, তাহা হইলে কেশবচন্দ্র হয়তো—হয়তো কেন, নিশ্চয়ই—এই অপ্রীতিকর বিচ্ছেদ ডাকিয়া আনিতেন না। দেবেজনাথ যথন ট্রাষ্ট্রক্ষমতা প্রকাশ করিলেন, তথন তিনি মনে করিয়াছিলেন যে সেই ক্ষমতার বলে তিনি কেশবচল্রের অগ্রগতিকে নিরস্ত করিবেন, হয়তো কেশবচন্দ্র তাঁহার সিদ্ধান্তে হস্তক্ষেপ করিতে চাহিবেন না। কিন্তু একটি ক্ষেত্রে তিনি ভুল করিয়াছিলেন—ব্রাহ্মসমাজ সর্বসাধারণের সম্পত্তি, এবং কেশবচন্দ্রও অক্তান্ত ব্রান্সের ভার সেই সমাজেরই একটি অন্ধ, ইহা মহর্ষি ব্রিতে চাহেন নাই। রামমোহনের মহৎ আদর্শকে কেশবচন্দ্র সেদিন এমনি করিয়াই রক্ষা করিয়া, উহাকে যুগপ্রয়োজন অনুযায়ী বিস্তার ও উন্নতির পথে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। সেই জন্মই না তিনি দেবেজ্রনাথকে বলিতে পারিয়া-ছিলেন—''ঈশ্বর যখন সহায়, তখন আর আমার ভয় কি ?"

এই বিচ্ছেদ ইতিহাসের নেপথ্য বিধানেই হইরাছিল। দেবেন্দ্রনাথ যেমন স্বীয় ব্যক্তিগত আদর্শে অটল ছিলেন, কেশবচন্দ্রও তেমনি রাহ্মধর্মের মূল আদর্শে ছিলেন অবিচলিত। তাই দেখিতে পাই যে, এই ঘটনার পনর বৎসর পরে তিনি সেবকের নিবেদনে লিখিলেনঃ 'প্রথম যুদ্ধ একেশ্বরবাদের যুদ্ধ, দ্বিতীয় যুদ্ধ বিবেকের যুদ্ধ। পুরাতন অভ্যন্ত ভাবের সহিত নূতন নূতন ভাবের বিরোধ হইতে লাগিল। এই ক্ষুদ্র মনের মধ্যে অধিকাংশ কেবল ব্রহ্মজ্ঞান লইয়াই সম্ভষ্ট রহিলেন, কিন্তু কয়েকজন সেই জ্ঞান জীবনে পরিণত করিবার জন্ম দৃঢ়প্রতিজ্ঞ এবং ব্যাকুল হইলেন।…এই দ্বিতীয় যুদ্ধ ঘোরতর যুদ্ধ।"

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের দ্বিতীয় পর্ব এইধান হইতেই আরস্ত। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্র অতঃপর কিভাবে উদার ও জীবন্ত সত্যের উপরে ব্রাহ্মধর্মকে সংস্থাপিত করিয়া এই ধর্মে নিখিল মানবের অধিকারকে স্বীকৃতি দিলেন, এইবার আমরা তাঁহার জীবনের সেই কাহিনী বলিব।

HET IS A STATE OF THE PARTY OF

The first was and with the property

কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে যে বিচ্ছেদ আসলে তাহা ছিল আদর্শের সংঘাত, নবীন ও প্রবীণদলের মধ্যে আদর্শের সংঘর্ষ। এইরকম সংঘাত-সংঘর্ষ ইতিহাসের নেপথ্য বিধানেই ঘটিয়া থাকে, ব্যক্তিবিশেষ বা কোনো একটি ঘটনা ইহার উপলক্ষ্য মাত্র হইয়া দাঁড়ায়। এই বিরোধ বা বিচ্ছেদ যদি ব্যক্তিগত কারণে ঘটিত তাহা হইলে মুসোরি পাহাড় হইতে শেষ বয়সে মহর্ষি প্রতাপচন্দ্র মজুমদারকে এক পত্রে কখনই লিখিতেন নাঃ "এইক্ষণে ব্রহ্মানন্দের কথা কি বলিব…তাঁহার জীবন ধর্মের জন্ম, সূর্যের ন্যায় তাঁহার প্রতাপ—উজ্জ্বল তাঁহার মুখন্সী। সে মুখন্সী অভাপি আমার হৃদয়ে জাগ্রৎ রহিয়াছে। যদি আমার এই মনে কাহারও প্রতিমা থাকে, তবে সে তাঁহারই প্রতিমা।… তাঁহার জন্ম আমার মন কিন্তু বড়ই ব্যথিত হয়। তাঁহার পক্ষ ও তাঁহার মত যদি আমি সমর্থন করিতে পারিতাম তাহা হইলে কত আনুদ যে লাভ করিতাম, তাহা বলিতে পারি না।" অন্তদিকে কেশবচন্দ্রও শেষবয়সে তাঁহার জীবনের ধর্মপিতাকে কখনো লিখিতে পারিতেন না—"আমি আপনার সেই প্রাতন ব্লানন, সন্তান ও দাস।" স্ত্তরাং অভিসন্ধিপরায়ণ ব্যক্তিগণ ইতিহাস রচনার নামে যাহাই কেন বলুন না, প্রকৃত ইতিহাস এই সাক্ষাই দিতেছে যে, আদর্শের জন্ত পৃথক হইলেও এই তুই যুগ-নায়ক—দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—অন্তরের দিক দিয়া পরস্পরের প্রতি এক অক্ষয় প্রীতির বন্ধনে চিরকাল আবদ্ধ ছিলেন।

কেশবচন্দ্র যে দেবেন্দ্রনাথের সহিত একসঙ্গে থাকিয়া আর কাজ করিতে পারিবেন না, ইহার প্রথম প্রকৃত আভাস আমরা পাই ১৮৬৫ প্রীষ্ট্রান্ধের ২৩শে জান্তুয়ারির সাম্বাৎসরিক উপাসনা বক্তৃতায়। সেইদিন কলিকাতা ব্রাহ্রন্দ্রনাজের বেদী হইতে কেশবচন্দ্র ঘোষণা করিয়াছিলেনঃ "Our cathedral is the universe, our object of worship is the Supeme Lord, our Scripture is intuitive knowledge, our path to salvation

is worship, our atonement is by self-purification, our guides and leaders are all the good and great men." ইহার পরই প্রসতি-শীল দল রক্ষণশীল দল হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া গেলেন। ইহা ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের ফেব্রুয়ারি মাসের ঘটনা। ছই দলকে সন্মিলিত রাখিবার জন্ম বহু চেঠা করা হয়, কিন্তু শেষ পর্যন্ত উহা ব্যর্থ হইল। অতঃপর বিষয়টি সংবাদপত্রের আন্দোলনের বিষয় হইয়া উঠিল। 'ইংলিশম্যান' পত্রিকায় এ সম্বন্ধে একটি স্থদীর্ঘ প্রবন্ধ বাহির হইল। 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' কেশবচল্র 'ইংলিসম্যানে'র প্রবন্ধের জবাবে একটি স্থূদীর্ঘ প্রবন্ধ লিখিলেন। জনসাধারণের মনে বিষয়টি লইয়া যে ওৎস্ক্তা দেখা দিয়াছে তাহা যুক্তির ঘারা নিরসন করিয়া তিনি লিখিলেনঃ "বিবিধ জনশ্রতিতে যখন ক্ষতি হইবার সন্তাবনা, তখন আমাদিগের কর্তব্য এই যে, সাধারণের যে সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে, তাহা অপনয়ন করিবার জন্ম স্পষ্ট ভাষায় বিনা বর্ণনাধিক্যে যথার্থ ঘটনা প্রকাশা করি। ···কোন ব্যক্তিগত ভাব বা সামান্ত মতগত পার্থক্য জন্ত, সমাজের মর্মগত কল্যাণ এবং সাধারণের প্রতি কর্তব্য বিশ্বত হইয়া, পূর্ব সম্পাদক ও অধ্যক্ষগণ সমাজের সহিত সমুদয় সম্বন্ধ পরিত্যাগ করিয়াছেন, এরপ অনুমান করিলে তাঁহাদিগের প্রতি একান্ত অবিচার হয়। পক্ষান্তরে বাধ্য হইয়া তঃখের সহিত তাঁহাদিগকে পদত্যাগ করিতে হইয়াছে। ট্রাষ্টাগণ পদ পরিত্যাগ করিতে তাহাদিগকে বাধ্য করিয়াছেন।…ট্রাষ্টাগণ বলিতেছেন, 'কলিকাতা সমাজ' বলিতে রামমোহন রায় স্থাপিত উপাসনার্থ ট্রাষ্ট গৃহ বুঝায়, স্কুতরাং বাঁহারা আইনতঃ উহার ট্রাষ্টা, কেবল তাঁহাদিগেরই উহার কার্য নির্বাহ করিবার অধিকার। ব্রাহ্মসাধারণ বলিতেছেন যে, 'কলিকাতা সমাজ' বলিতে ব্রাহ্ম-ত্রাত্মওলী বা সমাজ ব্ঝায়, স্বতরাং সাধারণ মনোনয়ন দারা যাহা স্থির হয়, তদ্যতীত অন্ত কোন কর্তৃ থের তাঁহার। প্রতিবাদ করেন।" সমাজ ট্রাষ্ট্রীদ্বারা শাসিত হইতে পারে না—এই মূল প্রশ্নই সেদিন কেশবচক্র তুলিয়াছিলেন। এবং সেই সঙ্গে তিনি ইহাও বলিয়াছিলেন যে, রামমোহন যে ট্রাষ্টডীড করিয়া গিয়াছেন, সেই দলিল অনুযায়ী ট্রাষ্টা ব্রাহ্ম হইতেও পারেন, না হইতেও পারেন। স্নতরাং এই অবস্থায় ব্রাহ্মসাধারণকে কার্যনির্বাহ করিতে না দিয়া> ট্রাষ্ট্রীগণের সমস্ত ভার গ্রহণ করা—একনায়কতন্ত্রেরই সামিল। ধর্মের ক্ষেত্রে ইহার পরিণাম যে কিছুতেই ভালো হইতে পারে না, সেদিন কেশবচন্দ্র বহু যুক্তি দ্বারা সেই কথাই দেবেন্দ্রনাথকে বুঝাইতে চাহিয়াছিলেন।

কেশবচল্র শুধু মিরারে লিখিয়া নিরত হইলেন না। রামমোহনের উদার ও সার্বভৌম আদর্শকে সংকীর্ণতার হাত হইতে মুক্ত রাথিবার জন্ম একদিন প্রকাশ্যে বক্তৃতাও দিলেন। বক্তৃতার বিষয়: The struggle for religious independence and progress in the Brahmo Samaj; त्रक्रांत তারিথ ছিল ২০শে জুলাই, ১৮৬৫ অর্থাৎ বিচ্ছেদের ছয় মাস পরে। গোপাল মল্লিকের বাড়িতে এই ব্ভূতা হয় এবং ইহাতে যে জনসমাবেশ হইয়াছিল তাহাকে ডক্টর প্রেমস্থলর বস্থ তাঁহার পুস্তকে 'large and distinguished' বুলিয়া বুর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্রের বহু বিখ্যাত বুকুতাগুলির মধ্যে ইহা অন্ততম এবং ব্রাক্ষসমাজের সমগ্র ইতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ভাষণ। তিন ঘণ্টাব্যাপী এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র বিবাদের মূল ও প্রকৃতি আমুপূর্বিক বিশ্লেষণ করেন এবং সকলেই উহা মনোযোগের সহিত শ্রবণ করেন। কিন্তু ইহাতেও কোন কাজ হইল না। তথন কেশবচন্দ্ৰ An Appeal to young India শীৰ্ষক একটি পুস্তিকা প্রকাশ করিলেন। সেই পুস্তিকায় তিনি ভারতবর্ষের সামাজিক ইতিহাস সমগ্রভাবে আলোচনা করিয়া লিখিলেন: "You must admit the necessity of a thorough reformation of Hindu society...Those who desire to fight the battle of reform must be first of all suitably armed with a strong and abiding sense of duty... I appeal to the conscience, not to the intellect of young India... Then truth shall shine throughout the length and breadth of India and harmony reign among its vast population." কেশবচলের এই আবেদন, নবীনদলের হৃদয়কে স্পর্শ করিল। তাঁহার। তাঁহার যুক্তির সারবতা উপলব্ধি করিয়া কেশবের जरूगामी श्रेलन।

এই প্রসঙ্গে একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। ট্রাষ্টীগণ সমাজের সম্পত্তি হস্তগত করিয়া, 'ইণ্ডিয়ান মিরার' কাগজখানিকে তাহাদের তত্ত্বাবধান হইতে বিচ্ছিয় করিয়া দিলেন। শুধু তাহাই নহে, মিরারে ভবিষ্যতে কেহ মাহাতে তাঁহার

বিনাম্মতিতে লেখা না পাঠান, দেবেল্রনাথ এমন নির্দেশও দিলেন। তখন হইতে কেশবচন্দ্র অন্ত প্রেসে উহা ছাপাইবার ব্যবস্থা করিলেন। অতঃপর কেশবচন্দ্র স্বাধীনভাবে ইণ্ডিয়ান মিরার পরিচালনা করিতে লাগিলেন।

সমগ্র বিষয়টি অন্থাবন করিলে পরে এই সিদ্ধান্তই অপরিহার্য হইয়া পড়ে ल "it was not a mere quarrel but a conflict of ideals and principles" এবং এই সংঘর্ষের মূবেও কেশবচন্দ্রের ফ্রদেয়ের মহন্ত্ব ও উদারতা <mark>আরো বেশি করিয়া প্রকাশ পাইল যখন তিনি ইণ্ডিয়ান মিরারের এক সংখ্যায়</mark> "The Brahmo Samaj or Theism in India" শীৰ্ষক প্ৰবন্ধে রামমোহন ও দেবেক্রনাথ ব্রাক্ষসমাজের সংস্থাপন ও সংগঠনে কি করিয়াছেন তাহা অলোচনা করিলেন। সেই প্রবন্ধে মহর্ষিকে "মহাপরিবর্তনসাধক দেশ-<mark>সংস্কারক" ও তাঁহার নেতৃত্বকে "একজন অভুত প্রতিভাসম্পন্ন ব্যক্তির নেতৃত্ব"</mark> বলিয়া তাঁহার সম্বন্ধে কেশবচন্দ্র যাহা লিখিয়াছিলেন, মহর্ষির অতি ভক্তরাও <mark>তাহা লিখিতে পারিতেন কি না সন্দেহ। তথাপি কেশব-বিরোধিগণ তাঁহাকে</mark> <mark>ভুল বুঝিলেন এবং লোককে তাঁহার। ভুল বুঝাইলেন। নিজের আয়ত্ত্বে আসিবার</mark> পর হইতে 'মিরারে' কেশবচন্দ্র 'আত্মপরিচয়' শীর্ষক প্রবন্ধটিতে স্পষ্টভাবেই বলিয়াছেন যে, তিনি চিরকালই বালনীতি ও বালধর্মের মূলস্ত্রগুলি সমর্থন করিয়া আসিয়াছেন এবং সকল অবস্থাতেই তিনি সত্য সমর্থন করিতে কৃতসংকল। তিনি যথন বলিলেন—গ্রাহ্মধর্ম কেবল ভারতবর্ষের জন্য বিশেষ নহে, সমুদয় মানবজাতির উহা ধর্ম, তথন যদি মহর্ষি ইহার মর্মান্ত্রধাবন করিতে পারিতেন, তাহা হইলে হয়তো এই বিচ্ছেদ যেভাবে আসিয়াছিল, ঐভাবে বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া নাও আসিতে পারিত।

## ১৮৬৬, ১১ই नভেম্বর।

উন্নতিশীল দল কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপন করিলেন। অতঃপর কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ 'আদিসমাজ' নামে পরিচিত হইল। মহর্ষির জ্যেষ্ঠপুত্র দিজেজনাথ ঠাকুর তথন ইহার সম্পাদক। প্রাচীন-পন্থী ও রহ্মণশীল ব্রাহ্মদের লইয়া দেবেজ্রনাথ স্বীয় সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে পড়িয়া রহিলেন, নৃতন যুগের প্রয়োজনকে স্বীকার করিয়া লইয়া রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে উহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতির পথে, ব্যাপকতার পথে লইয়া ষাইবার মতন প্রতিভা তাঁহার ছিল না। দেবেল্রনাথের মানসগঠনে একটি বড়ো রকমের ক্রটি এই ছিল যে, তিনি একেশ্বরবাদী ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহার চিত্ত রামমোহন যা কেশবচন্দ্রের ক্রায় একটি বিশ্বব্যাপক ভূমিতে বিচরণ করিত না। উপনিষদ এবং হাফেজ—ইহাই ছিল তাঁর ধ্যান-ধারণা ও অন্নভূতির সীমানা; বাইবেল তিনি গভীরভাবে পাঠ করেন নাই, গ্রীষ্ট-ধর্মের মর্মমূলে তিনি কখনো প্রবেশ করিবার প্রয়াস পান নাই, কোরাণ তো তিনি স্পর্শই করেন নাই। সেই কারণেই তিনি ব্রাহ্মধর্মকে বিশ্বজনীন ধর্মের স্তরে উন্নীত করিবার কথা কখনো চিত্তা করেন নাই। ইহা করিবার জন্মই সেদিন প্রয়োজন হইয়াছিল কেশবচন্দ্রের মত একজন প্রতিভাবান ব্যক্তির। ১৮৬৬-র পর হইতে তাই আমরা দেখিতে পাই যে ব্রাহ্মসমাজে দেবেল্রনাথের আর বিশেষ কোনো ভূমিকা ছিল না, এখন হইতে কেশবচন্দ্রকে কেন্দ্র করিয়াই সমাজের ইতিহাস আবর্তিত হইতে থাকিল।

কেশবচল্র এইবার স্বাধীন কর্মক্ষেত্রে নামিলেন।

প্রায় ছয় বৎসরকাল দেবেল্রনাথের সহিত একয়োগে কর্ম করিয়া এইবার তিনি তাঁহার আদর্শকে রূপ দিতে চাহিলেন। সকল ধর্মের মধ্যেই সত্য আছে—এই ভাবধারাকে তিনি রূপান্তরিত করিয়া বলিতে চাহিলেন—সকল ধর্মই সত্য এবং এই বোধে উদ্বুদ্ধ হইয়াই তিনি সার্বভৌমিক ধর্ম এবং একটি বিশুদ্ধ ধর্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিবার কার্যে তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও শ্রম নিয়োগ করিলেন। দেবেল্রনাথের পুত্রাধিক স্নেহের পাত্র কেশবচল্র ব্রাহ্মসমাজ হইতে বাহির হইয়া আসিলেন—উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে নিঃসন্দেহে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। তিনি যদি সেদিন এইভাবে বাহির হইয়া না আসিতেন, তাহা হইলে রামমোহনের ব্রাহ্মধর্ম ঠাকুরবাড়ির পারিবারিক অনুষ্ঠান হইয়াই থাকিত—সমাজের বৃহত্তর জীবনকে ইহা কোনোদিনই হয়তো স্পর্শ করিতে পারিত না। ছত্রিশ বৎসর অতিক্রান্ত হয়াছে, দেবেল্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বৎসরের অধিককাল হয়াছে, দেবেল্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বৎসরের অধিককাল হয়াজিত থাকিয়াও ইহাকে বেশি দূর অগ্রসর করিয়া লইয়া যাইতে পারে নাই। ইতিহাসচেতনায় উদ্বুদ্ধ কেশবচন্দ্র সেদিন শুধু আন্তরিক

ধর্মবিগ্রাস আর কয়েকজন আদর্শনিষ্ঠ যুবককে সম্বল করিয়া এক অসাধ্য সাধনে বতী হইলেন। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে প্রবীণদের মধ্যে কোনগর ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা শিবচন্দ্র দেব সেদিন কেশবচন্দ্রের এই উভ্যমের সহিত সহযোগিত। করিয়াছিলেন। তিনি চিরদিনই উন্নত ও উদার মতের পক্ষপাতী ছিলেন। সেদিন কেশবচন্দ্র যদি এইরূপ সাহসের কার্যে ব্রতী না হইতেন, তাহা হইলে যেখানকার সমাজ সেইখানেই পড়িয়া থাকিত। কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহত্ব ইহারই উপর প্রতিষ্ঠিত। সেদিন তাঁহার কী ছিল? দেবেজ্রনাথের স্থায় তিনি ধনবলে বা জনবলে বলীয়ান ছিলেন না; কলিকাতা সমাজ (আদি ব্ৰাদ্যসমাজ) रुरेट यथन जिनि विष्टित रुरेश आंत्रिलन, ज्थन जानक्रे जाविशाहिलन —কেশবচল্র বুঝি শেষ হইয়া গেলেন। কিন্ত ধর্মরাজ্যে চিরকাল বিশ্বাসেরই জয় দেখা গিয়াছে। কেশব যে সামাগ্য ব্যক্তি নহেন, তাহা অল্লকাল মধ্যেই সকলে বুঝিতে পারিলেন। দেখিতে পাই, আদি বাদ্ধসমাজ হইতে কেশবচক্র বধন বিচ্ছিন্ন হইয়া চলিয়া আসিলেন, তধন তাঁহার হাতে রহিয়াছে ত্ইখানি কাগজ—'ধর্মতত্ত্ব' ও 'ইণ্ডিয়ান মিরার', আর 'কলিকাতা কলেজের' কর্ত্ব। কাগজ আছে প্রেস নাই—প্রথমেই তিনি একটি মুদ্রাযন্ত্রের ব্যবস্থা করিলেন। এ ছাড়া তাঁহার সঙ্গে ছিলেন কয়েকজন অনুগত ধর্মবন্ধু। এই লইয়াই তিনি অবশেষে কত বড়ো একটি মহৎ ব্যাপার সম্পন্ন করিলেন, এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের জীবনের সেই কাহিনীর অভ্যন্তরে প্রবেশ করিব।

আদি ব্রাক্ষসমাজ হইতে বিচ্ছিন্ন হইবার অব্যবহিত পরে কেশবচন্দ্রের বিবিধ কর্মপ্রয়াসের মধ্যে সর্বাত্রে 'ব্রাক্ষিকাসমাজে'র কথা উল্লেখ করিতে হয়। ভারতবর্ষের আধুনিক ইতিহাসে ইহাই প্রথম মহিলা প্রতিষ্ঠান। ইহার আরম্ভ সামাগুভাবেই পটলডাঙার কিশোরীলাল মৈত্রের একটি ভাড়াটে বাড়িতে হইয়াছিল, কিন্তু পরবর্তীকালে এই ব্রাক্ষিকাসমাজ হইতেই দেশে একাধিক মহিলা সমিতির আবিভাব হয়। এই সভার প্রথম অধিবেশনে কিশ্বরকে দেখা সম্পর্কে কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা করেন; পরে বহু বিশিষ্ট

ব্যক্তি এই সভায় বক্তৃতা করিয়াছিলেন। সেইসব বক্তৃতার বিবরণ ব্যামাবোধিনী' পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল।

১৮৬৫। অক্টোবর মাস।

কেশবচন্দ্র ব্রাক্ষর্ম প্রচারের জন্ম পূর্ববন্ধ ভ্রমণে বাহির হইলেন। সঙ্গে ছিলেন বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী ও অঘোরনাথ গুপ্ত। ঢাকা হইতে তিনি ফরিদপুর ও মৈমনসিংহ গিয়াছিলেন। ঢাকায় তথন তিনটি সমাজ ছিল— ঢাকা বাহ্মসমাজ, লালবাগ বাহ্মসমাজ ও বাংলাবাজার বাহ্মসমাজ। এই তিন সমাজেই তিনি উপদেশ দান ও ধর্মালোচনা করিলেন। তখনো ঢাকা সহরে রীতিমত ব্রাহ্মমণ্ডলী সংগঠিত হয় নাই, সমাজে লোকসমাগ্য হুইত বটে, কিন্তু দৈনিক উপাসনা করেন, এমন লোক বিরল ছিল। · কেশবচন্দ্র ঢাকায় একমাস কাল অবস্থান করিয়া এথানকার স্থানীয় লোকদের জীবনে এক নৃতন আধ্যাত্মিক প্রেরণা জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। এইখানে তিনি ইংরেজিতে কয়েকটি বক্তৃতাও করেন। "নগরের কৃতবিত যুরোপীয় ও দেশীয় ভদ্রলোক সকল বক্তৃতা শ্রবণ করিয়া চমৎকৃত ও মুগ্ধ হন।…ঢাকা কলেজের তদানীন্তন ধর্মাতুরাগী অধ্যক্ষ ব্রেণেণ্ড সাহেব আচার্ধের প্রতি বিশেষ আকৃষ্ট হন।" এইখানেই তিনি ছইদিন সর্বপ্রথম বাংলায় মৌথিক বক্তৃতা করিয়াছিলেন; বক্তৃতার বিষয় ছিল—'ব্রাক্ষধর্মের উদারতা' ও 'ব্রাক্ষধর্মের আধ্যাত্মিকতা'। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে কেশবচন্দ্রের প্রসিদ্ধ True Faith পুস্তিকথানি নৌকাযোগে পূর্বক ভ্রমণকালে বিরচিত হয়। আয়তনে কুজ ্হইলেও এবং প্রধানতঃ প্রচারকদের নির্দেশ দিবার উদ্দেশ্যে বিরচিত হইলেও ইহাতে কেশবচল্রের আধ্যাত্মিক অন্তভৃতির গভীরতা দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়। মিস কলেট এই পুত্তিকা সম্বন্ধে লিখিয়াছেন: "It resembles the mediaeval mystics in its beatific vision of God," কেশ্বচন্ত্রের True faith-এর ভাব এবং ভাষা আমাদিগকে টমাস কেম্পিসের প্রসিদ্ধ 'ইমিটেশন অব ক্রাইষ্ট' বইখানির কথা স্মরণ করাইয়া দেয়।

ইহার পর কেশবচন্দ্র আরো ছইবার ঢাকায় গিয়াছিলেন—১৮৬৯ খ্রীষ্টান্দের মার্চ মাসে ও ডিসেম্বর মাসে। ইহাই পূর্ববঙ্গে তাঁহার শেষ প্রচার-যাত্রা। তাঁহার তৃতীয়বার ঢাকা আগমনের সময়েই এখানে ব্রাক্ষমন্দির প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। পূর্ববন্ধ ভ্রমণের সময়ে কেশবচন্দ্রের যে ছইজন সদী ছিলেন, প্রসঙ্গতঃ সেই সাধু অঘোরনাথ গুপ্ত ও বিজয়য়য়য় গোস্বামী সম্বন্ধে ছই-একটি কথা এইখানে বলিব। অঘোরনাথ ঢাকায় কিছুকাল ব্রন্ধবিচ্চালয়ের অধ্যাপনাকার্যে নিযুক্ত ছিলেন; তাঁহার চরিত্রের প্রভাব ও সদ্প্রান্তে অনেকের অন্তর্দৃষ্টি বিকশিত হইয়াছিল। ব্রান্ধসমাজে তিনি বৈরাগ্যের এক উজ্জ্বল এবং জীবন্ত আদর্শ রাথিয়া গিয়াছেন। আর বিজয়য়য়য় প্রেম ও ভক্তিতে আপ্পৃত হইয়া ব্রান্ধসমাজে অপূর্ব ভক্তির উচ্ছ্রাস আনিয়াছিলেন। ব্রান্ধসমাজের ইতিহাসে অঘোরনাথ ও বিজয়য়য়য়য়য় মতন আত্মসমর্পিত-চিত্ত নির্চাবান প্রচারক সেদিন আর তৃতীয় কেহ ছিলেন না; ইহাদের উভয়ের চরিত্রের দৃঢ়তার কথা ভাবিলে অবাক হইতে হয়; ইহাদের ঈশ্বরাম্বরাগ এতই প্রবল ছিল য়ে, এ-জগতের কোনো বাধাই তাঁহাদিগকে কর্তব্যপথ হইতে চ্যুত করিতে পারে নাই। ইহাদের বিশ্বাসও ছিল জলন্ত। সাধনাও সেইরূপই গভীর ছিল। সেদিন কেশবচন্দ্রের প্রচারব্রতে অঘোরনাথ ও বিজয়য়য়য়ই ছিলেন তাঁহার দক্ষিণ ও বাম হন্তস্বরূপ। সে-ইতিহাস কোনো দিনই মুছিবার নহে।

কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সহিত আদর্শগত মতভেদ দেখা দিবার পর
১৮৬৬ গ্রীষ্টান্দের অক্টোবর পর্যন্ত কেশবচন্দ্র এই সমাজের মধ্যে থাকিয়াই কাজ
করিয়াছেন; বাধা যে পান নাই, তাহা নহে—তবে বাধা-প্রতিবন্ধকের ভিতর
দিয়াই তিনি সমান উৎসাহে চারিদিকে ধর্মপ্রচার ও মণ্ডলীবন্ধন করিবার
প্ররাস পাইয়াছেন। মতান্তর মনান্তরে পরিণত হয় নাই—এক মন, এক চিন্তা
লইয়াই তিনি প্রতিনিধিসভার ভিতর দিয়া সমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া
গিয়াছিলেন। তখনো প্রচারকার্যের সকল দায়িত্ব তাহারই উপর মৃত্ত ছিল।
প্রতিনিধিসভা স্থাপিত হইবার পর দেখা গেল য়ে, "ছই-একটি সমাজ ছাড়া
আর সকলেই প্রতিনিধি প্রেরণ করিয়াছেন, সকল সমাজের সংক্রিপ্ত
ইতির্ত্ত প্রস্তুত হইতেছে, ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের কতকগুলি উৎকৃত্ত উপায়
অবধারিত হইয়াছে এবং কতক পরিমাণে কার্যে পরিণত হইয়াছে; একটি
উপযুক্ত প্রচারমণ্ডলী সংস্ত্র হইয়াছে, এবং বঙ্গদেশের নানা প্রদেশে তাঁহাদের

প্রচারকার্য বিভাগ করিয়া দেওয়া হইয়াছে।" তথন ব্রাহ্মসমাজের আফুর্চানিক প্রচারক ছিলেন এই সাতজনঃ কেশ্বচন্দ্র, বিজয়কৃষ্ণ, অঘোরনাথ, উমানাথ, মহেন্দ্রনাথ, অমদাপ্রসাদ ও যত্নাথ।

১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দের জাতুয়ারি মাদে ব্রাহ্মসমাজের যে ৩৬তম বাৎসরিক উৎসব হইল কেশবচন্দ্র তাহাতে যথারীতি যোগদান করিলেন। কলিকাতা ব্রাদ্ধ-সমাজে ইহাই তাঁহার শেষ মাঘোৎসব। এই উৎসবে ব্রান্ধিকাগণকে লইয়া ব্রান্সিকাসমাজের উৎসব একটি বিশেষ অন্ন ছিল। "এই সাম্বাৎসরিকে কেশবচন্দ্র বিবেক ও বৈরাগ্য বিষয়ে উপদেশ দেন। কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজে এই তাঁহার শেষ উপদেশ। দক্ষিণভারতে প্রচারকার্য যাহাতে শৃঙ্খলাবদ্ধভাবে চলিতে পারে সেইজন্ম আটমাস পূর্বে কেশবচন্দ্র একজন যোগ্য ব্যক্তিকে কলিকাতার আনিয়া তাঁহাকে ব্রান্ধর্মের মূলতত্মাদি শিক্ষা দিয়াছিলেন। এই ব্যক্তির নাম শ্রীধরস্বামী নাইডু। ৭ই ফেব্রুয়ারি এক বিশেষ সভায় এই নবীন প্রচারককে প্রচার বিষয়ে উৎসাহ ও উপদেশাদি দিয়া তাহাকে তিনি প্রচারত্রতে দীক্ষা দিলেন এবং মাজাজে পাঠাইয়া দিলেন। দক্ষিণভারতে ব্রাহ্মসমাজের সংগঠন ও বিস্তারের ইতিহাসে এই প্রীধরস্বামীর দান অসামান্ত। কুসংস্থারের হুর্ভেছ হুর্গ মাদ্রাজে ইনি ব্রাহ্মধর্মের উদার ও সার্বভৌম আদর্শ অক্লান্তভাবে প্রচার করিয়া খ্যাতি লাভ করেন। এমনি করিয়াই কেশবচন্দ্র প্রচারকদের হৃদয়ে প্রচারের স্পৃহা উদ্দীপ্ত করিতেন। পরবর্তী কালে শ্রীধরস্বামীর দৃষ্টান্তে বোষাই, পাঞ্জাব এবং অন্তান্ত দেশ হইতে অনেক উৎসাহী ধর্মান্তরাগী ব্যক্তি প্রচারব্রতে জীবন সমর্পণ করিয়া দিকে দিকে ব্রাহ্মসমাজের পতাকাকে বহন করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। বিশ বৎসর যাবৎ বেতনভোগী প্রচারক রাখিয়া দেবেল্রনাথ যাহা করিতে পারেন নাই, ব্রাক্ষসমাজে যোগদান করিবার পর মাত্র চার বৎসরের মধ্যে কেশবচল্র তাহাই করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। তিনি তো ইচ্ছা করিলে মহর্ষির স্বেহচ্ছয়াতলে বসিয়া আচার্যের গৌরব লইয়া নিশ্চিন্ত আরামের মধ্যে জীবন যাপন করিতে পারিতেন; কিন্তু তাঁহার জীবনের 'মিশন' যে ছিল স্বতন্ত্র—পৌত্তলিকতা, জাতিভেদ প্রভৃতি দূর করিয়া চারিদিকে বিশ্বাস, প্রেম ও আনন্দ ছড়াইতে হইবে, ধর্মকে উপাসনার গণ্ডীর মধ্যে নিবন্ধ না রাখিয়া উহাকে জীবনের সর্বক্ষেত্রে বিকশিত করিয়া তুলিয়া

<mark>সর্বভারতীয় ঐক্যচেতনায় সমগ্র জাতিকে উদ্বুদ্ধ করিয়া তুলিবার দায় ও</mark> দায়িত্ব সেদিন কেশবচন্দ্রেরই ছিল।

ইতিপূর্বে যে ত্রান্দিকাসমাজের কথা বলিয়াছি, উহা কেশবচল্রের কর্ম-জীবনের ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের একটি প্রধান ঘটনা। রামমোহনের যুগ হইতে এদেশে সমাজে নারী উপেক্ষিতা হইয়া আসিতেছে। কেশবচন্দ্র উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধের মান্নষ; স্কুতরাং যুগচেতনা তাঁহার চিন্তায় ও কর্মে যে প্রতিফ্লিত হইবে, ইহা স্বাভাবিক। যে সময়ে এই ব্রান্ধিকাসমাজ স্থাপিত হয় তথন নারীত্বের প্রতি শ্রদ্ধাবোধ বাংলাসাহিত্যে এবং বিভাসাগরের সমাজসংস্কার ু প্রচেষ্টার মধ্যে সবেমাত্র দেখা দিয়াছে। নারীত্বের উন্নতিবিধায়ক উনিশ <mark>শতকের যাবতীয় উভ্নমকে সমশ্রেণীভুক্ত করা যাইতে পারে। সতীদাই</mark> নিবারণ হইতে বিধবাবিবাহ আইন—সবই এক স্থরের পুনর্বিন্তাস। উনিশ শতকের জাগ্রত বাংলার পারিবারিক জীবনের প্রতি আমরা যদি একবার मृष्टिनित्कल कित, जांश रहेल आगता तिथिए लाहेत त्य नातीत शूर्व गरिमां ক্ষু হইয়াছে। ১৮৬২ গ্রীষ্টাব্দে যুগসচেতন কবি মাইকেল নারীত্বের প্রতি নবজাগ্রত শ্রদ্ধাবোধকে বাঙালির সম্মুখে নৃতন করিয়া তুলিয়া ধরিলেন তাঁহার 'वीवानना' कार्ता। ठिंक रमरे ममरबरे क्रमवरुख रुपबन्नम कविर्लन र्य, 'বাক্ষসমাজ দারা এতদিন পর্যন্ত দেশোনতির যাহা কিছু চেষ্টা হইয়াছে, তন্মধ্যে স্ত্রীলোকদিগের উন্নতি প্রায় লক্ষিত হয় না। উপাসনামন্দির স্থাপন, কি ব্রন্ধবিভালয়, কি সঙ্গত, স্ত্রীলোকদিগের জন্য এতনাধ্যে কিছুই সংস্থাপিত হয় নাই। যে দেশে স্ত্রীলোকদিগের অনুনতি, সে দেশের কখনো মঙ্গল নাই।" সেইজ্মুই তিনি ব্রাক্ষিকাসভায় মেয়েদের শুধু উপদেশই দিতেন না, যুরোপীয় মহিলা দারা তাহাদিগকে ভূগোল, গণিত ও শিল্প বিষয়ে শিকিত করিয়া তুলিবার ব্যবস্থা পর্যন্ত করিয়াছিলেন। সেই একই সঙ্গে দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র ''সাধারণ বিভালয়ে উপদেশ ও জ্ঞানোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে বালক-দিগের হৃদয়ে ধর্মভাব" জাগ্রত করিয়া তুলিবার কথাও চিন্তা করিয়াছেন। তিনি জানিতেন, আজ যাহারা বালক আছে, যাহারা এখন বিভালয়ে লেখাপড়া শিখিতেছে, ভবিষ্যতে তাহারাই পরিবার ও দেশোমতির ভার গ্রহণ করিবে। তাঁহার কর্মজীবনের অন্তম কীর্তি 'কলিকাতা কলেজ' এই

উদ্দেশ্য লইরাই স্থাপিত হইরাছিল। কেশবচল্রের ধর্মপ্রচারের মধ্যে কত বড়ো সংগঠনমূলক আদর্শ কার্য করিত, তাহা ভাবিলে সত্যই বিশ্বিত হইতে হয়।

১৮७७। (स माम।

আর. স্কট মন্ক্রীথ নামে এক স্কটল্যাণ্ডীয় বণিক ভারতীয়দের চরিত্রের নিন্দা করিয়া একটি বক্তৃতা করেন, সেই বক্তৃতায় ভারতের স্ত্রীজাতির প্রতিও কটাক ছিল। সেকালের যুগ হইতে বিদেশী কর্ত্ক ভারতবাসীর চরিত্রের উপর যে কুৎসালেপন চলিয়া আসিতেছে, উনিশ শতকের ষষ্ঠ দশকেও তাহার জের চলিয়াছে—বিংশ শতকেও চলিয়াছে। মন্ক্রীণ সাহেবের বক্তৃতায় দেশীয়গণ স্বভাবতঃ উত্তেজিত হইলেন। কিন্তু ইংগর জবাব দিবে কে? জাতির স্থান রক্ষা করিবার জন্ম তথন অগ্রসর হইলেন কেশ্বচন্দ্র। কলিকাতার মেডিকেল কলেজে তিনি Jesus Christ: Europe and Asia শীৰ্ষক একটি বক্তৃতা দিলেন ৫ই মে তারিখে। এই প্রসঙ্গে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' পুন্তকে লিখিত হইয়াছেঃ "মন্ক্রীথ যে প্রকার কুফচি প্রদর্শন করিয়া দেশীয়গণকে আক্রমণ করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎসম্বন্ধে তাহার কোন প্রতিবাদ না করিয়াও, এমনই ভাবে উভয় জাতির চরিত্র বর্ণন করিয়াছিলেন যে, তাহা পাঠ করিয়া উভয় জাতির মনে সাম্যভাব উপস্থিত না হইয়া থাকিতে পারেন না।'' এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র যুরোপ ও এশিয়া ছুই দেশের ছই জাতির চরিত্রের দোষ একত্র উপস্থিত করিয়া বিশ্লেষণ করেন। গভর্ণর-জেনারেল লর্ড লরেন্স এই বক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়াই কেশবচন্দ্রের সহিত পরিচিত হইবার ইচ্ছা প্রকাশ করিয়াছিলেন।

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটি প্রাচীনপন্থী বান্ধদিগের মনঃপৃত হয় নাই, কারণ ইহাতে যীশু থ্রীষ্টের প্রতি তাঁহার ভক্তি ও অন্তরাগ প্রকাশ পাইয়াছিল। বিরোধিদল ইহা কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে অস্ত্র হিসাবে প্রয়োগ করিতে উত্তত হইলেন; তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ মহর্ষির কানে দিলেন—কেশবরাবু তো থ্রীষ্টান হইবেন মনে হইতেছে, অতএব উহাকে আর ব্রাহ্মসমাজে রাধিয়া লাভ কি? কেশবচন্দ্রের বক্তৃতায় থ্রীষ্টের ঈশ্বরত্ব প্রতিপাদিত ছিল, প্রাচীনপন্থী ব্যহ্মগণের পক্ষে উহা বরদান্ত করা কঠিন ছিল এবং ইহার ফল এই দাঁড়াইল যে—"আজ পর্যন্ত কলিকাতা প্রান্মসমাজের সঙ্গে যে সম্বন্ধ ছিন্ন হইরাও ছিন্ন হয় নাই, এখন সম্যক প্রকারে সেই সম্বন্ধ ছিন্ন হইবার সময় উপস্থিত হইল।" আবার সেই কথাই বলিতে হয়—"এই সম্বন্ধছেদনের মধ্যে বিধাতার হস্ত বিগ্নমান। আর অধিকদিন একত্রে থাকিলে ধর্মের নবীন ক্ষূর্তিলাভ পদে পদে অবক্লম হইত।" প্রাচীনেরা বুঝিলেন না যে, ব্রান্মসমাজের সংস্থাপক রাজা রামমোহন রায় প্রীষ্টের প্রতি একান্ত ভক্তিমান ছিলেন, কলিকাতায় ও ইংলণ্ডে তিনি একেশ্বরবাদী একাধিক গীর্জায় উপাসনা পর্যন্ত করিয়াছেন; আশ্চর্যের বিষয় এই য়ে, সেই রামন্মোহনেরই প্রচারিত ধর্মের অন্নসরণ করিয়াও মহর্ষির নেতৃত্বে কলিকাতা ব্রান্মমাজ এ-বিষয়ে রাজার বিপরীত মত পোষণ করিয়া অনেকটা প্রীষ্ট-বিরোধী হইয়া পড়িয়াছিলেন। সেই জন্মই কি কেশবচন্দ্রের এই বজ্তার পর তন্ত্ববোধিনী পত্রিকায় মন্তব্য করা হইলঃ "আক্ষেপের বিষয় এই য়ে, সম্প্রতি এখানকার কেহ কাইন্টের প্রতি নিতান্ত পক্ষপাতী হইয়া উঠিয়াছেন। কাইন্টের সেরপ চরিত্র প্রসিদ্ধ আছে, বোধহয় সেইরূপ চরিত্র ইহার! ভালবাসেন বলিয়া কাইন্টের প্রতি এত অন্নরক্ত হইয়াছেন।"

আসল কথা, ইতিহাস-প্রসিদ্ধ সকল মহচ্চরিত্র লইয়াই কেশবচন্দ্র আলোচনা করিয়াছেন, কেবলমাত্র প্রীষ্টকে লইয়া নহে। এই বৎসরের সেপ্টেম্বর মাসের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আর একটি বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ "Great men" এবং তাঁহার টাউনহলের এই বক্তৃতাটির মধ্যেই আমরা পরবর্তী কালের 'সাধুসমাগম' পুস্তকের পূর্বাভাস পাই। কেশবচন্দ্র অবতারবাদে বিশ্বাসী ছিলেন না, কিন্তু তিনি ইতিহাসের মহৎ মানুষদের ( অর্থাৎ মানবসভ্যতার ইতিহাসে মাহাদিগকে 'Representative man' বলা হইয়া থাকে) মহন্দ্রে আহ্বান ছিলেন। তাইতো তিনি বলিতে পারিয়াছিলেনঃ "It is the aristocracy of great men that governs the world." কেশবচন্দ্রে মতে মহৎ মানুষই ইতিহাসের প্রতিনিধিস্থানীয় মানুষ। ইহাদের চরিত্রের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইয়াছেন স্বার্থাশূন্ততা, জ্ঞানের মৌলিকতা এবং অপরাজের ক্ষমতা। ইতিহাসের প্রকৃত 'হিরো' তো ইহারাই। মহৎ মানুষ তৈরি হয় না—ইহারা বিধাতার স্কৃষ্টি, যুগের প্রয়োজনেই ইহাদের

আবির্তাব এবং পৃথিবীর সকল সভ্যজাতির মধ্যেই ইতিহাসের মহৎ মানবের আবির্তাব ঘটিয়া থাকে; চৈতন্ত, যীশু, মহম্মদ—সকলকেই কেশবচন্দ্র হিতহাসের প্রতিনিধিস্থানীয় মান্ন্ম হিসাবে স্বীকৃতি দিয়াছেন, অবতার বিলয়া পূজা করেন নাই। তাঁহার এই দৃষ্টিভান্ধির প্রকৃত তাৎপর্ম সেদিন আনেকেই বুঝিতে পারেন নাই; তাই তাঁহার এই 'গ্রেট মেন' বক্তৃতাটিতে অভিসন্ধি আরোপ করিয়া বলা হইয়াছিল য়ে, কেশবচন্দ্র বুঝি স্বয়ং এইবার নিজেকে একজন 'প্রকেট' বা অবতারকয় পুরুষ বলিয়া জাহির করিতেছেন। কিস্তু তিনি কথনো তাহা করেন নাই। এইথানেই তাঁহার মহন্তু।

''সাধু যাহার ইচ্ছা, ঈশ্বর তাহার সহায়।''

"Truth is not the slave of wealth, it is not the slave of even the emperors, Truth is Brahmoism."

এই মূলমন্ত্ৰ দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদয়ে ধারণ করিয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীনভাবে কার্যক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইলেন। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনেতিহাস, তাঁহার প্রত্যেকটি কার্য ও চিন্তা ইহাই প্রমাণ করে যে, তিনি "কখন কোন কার্য ঈশবের আদেশ ভিন্ন করিতেন না।" আমরা দেখিয়াছি, মহর্ষি তথা কলিকাতা সমাজের সহিত তাঁহার বিচ্ছেদের ব্যাপার এক মাস নহে, তুই মাস নহে, দীর্ঘ ছুই বৎসরকাল যাবৎ চলিয়াছে এবং এই সময়ের মধ্যে ''সকল বালের মন যেমন এসময়ে উত্তেজিত অবস্থা ধারণ করিয়াছিল, তাহাতে তিনি অতি প্রথমেই নূতন সমাজ গঠন করিতে পারিতেন।'' কিন্তু তিনি তাহা করেন নাই; তিনি অব্যগ্রচিত্তে ঈশ্বরনির্দিষ্ট সময়ের জন্ম প্রতীকা করিয়াছেন, প্রবীণ এবং প্রাচীনপন্থী সমাজীদের শুভবুদ্ধির নিকট বারবার আবেদন জানাইয়াছেন, মহর্ষির সহিত একত্রে থাকিবার যত্ন পর্যন্ত বারবার করিয়াছেন। বিচ্ছেদের স্থচনা হইতে একটি নূতন সমাজগঠনের প্রস্তুতিপর্ব চলিয়াছে তুই বৎসর। তারপর যথন বুঝিলেন সময় উপস্থিত হইয়াছে, তথন তিনি 'বোদ্দসাধারণকে নৃত্ন সমাজের পত্তন দেওয়ার জন্ম আহ্বান করিলেন। সে আহ্বান সকলের প্রাণে সাড়া তুলিল" এবং তারপর ইতিহাসের এক মাহেল্রফণে বাংলার মাটিতে ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ (The Brahmo Samaj of India) স্থাপিত হইল।

ইতিহাস-প্রসিদ্ধ এই ঘটনাটির তারিথ ছিল ১৮৬৬ গ্রীষ্টাব্দের ১১ই নভেম্বর অর্থাৎ রামমোহন রায়ের ব্রাক্ষসমাজ স্থাপনের সাঁই ত্রিশ বৎসর পরে। বাংলার উর্বর মাটিতে সেই যুগমানব একদা বিশ্বজনীন এক নৃতন ধর্মের বীজ বপন করিয়া গিয়াছিলেন, চৌদ্দ বৎসর পরে দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর স্বীয় প্রতিভাবারি সিঞ্চনে সেই বীজকে পরিপুষ্ট করিয়া তুলিলেন, কালে সেই বীজ অন্কুরিত

হইল। তারপর তাহাকেই ইহার ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া যাইবার জন্ত কেশবচন্দ্র আজ ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিলেন। সেদিন, ১১ই নভেম্বরের সন্ধ্যায়, নবসমাজ প্রতিষ্ঠার উদ্বোধনী বক্তৃতায় কেশবচন্দ্ৰ যখন বলিলেনঃ "We have met here to discharge a most important duty, which we owe to ourselves, to our Church, and to India ··· May God enable us to achieve it." কেশবচন্দ্রের এই উক্তির মধ্যে ছুইটি কথা বিশেষভাবে লক্ষণীয়—to India আর God; স্পষ্টতঃই দেখা যাইতেছে, রামমোহন-স্থাপিত ও দেবেন্দ্রনাথ-পরিচালিত ব্রাহ্ম-সমাজের এই যে পরিবর্তন, এই যে নৃতন ও পৃথক সমাজ স্থাপনের প্রয়াস— ইহার মধ্যে প্রতিদ্বন্দিতার কোন প্রশ্ন ছিল না (কোন কোন লেখক যাহার ইঞ্চিত করিয়া থাকেন ), ভারতবর্ষের কল্যাণ্সাধনই ছিল ইহার লক্ষ্য আর একমাত্র ঈশ্বরের উপর ভরসা রাখিয়াই কেশবচন্দ্র এই মহৎ কার্য সাধনে সেদিন অগ্রসর হইয়াছিলেন। স্বীয় অভিজ্ঞতা ও দূরদৃষ্টিবলে কেশবচন্দ্র সমগ্র ভারতের ঐক্য সম্বন্ধে স্থির নিশ্চয় হইয়াছিলেন। তথন রাজনীতি কেত্রে ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েশন ভারতের শুধু ব্রিটিশ শাসিত অঞ্জ-সমূহের ঐক্যের কথা চিন্তা করিয়াছিল, কিন্তু ধর্মের ক্ষেত্রে কেশবচল্র সমগ্র ভারতের ঐক্য চিন্তাকে 'ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ' এই কথাটির মধ্যে রূপ मिए চारिलन।

এই প্রসঙ্গে ম্যাক্সমূলারের একটি মন্তব্য উদ্ধৃতিযোগ্য। কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে বিচ্ছেদের কারণ নির্ণয় করিয়া পরবর্তীকালে (১৮৮৪ খ্রীঃ) তিনি লিখিয়াছিলেনঃ "So far I can judge, Debendranath and his friends were averse to unnecessary innovations and afraid of anything likely to wound the national feelings of the great man of the people. They wanted before all to retain the national character of their religion." ম্যাক্সমূলার উল্লিখিত ব্রাক্সধর্মের এই 'national character' বলিতে দেবেন্দ্রনাথ ও তাঁহার অনুবর্তীগণ হিন্দুধর্মের গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ থাকাকেই ব্রিতেন। দেবেন্দ্রনাথের পর কলিকাতা ব্রাক্সমাজের সভাপতি হইয়াছিলেন

রাজনারায়ণ বস্থ এবং তিনিও ঐ একই আদর্শবারা পরিচালিত হইয়াছিলেন।
হিন্দুধর্মের ও হিন্দুশাস্ত্রের কাঠামোর মধ্যে থাকিয়া ইঁহারা ব্রাহ্মধর্মের সর্বজনীনভাব সম্পর্কে যে ব্যাধ্যান দিয়াছিলেন তাহার মধ্যে আর যাহাই থাকুক
রামমোহনের আদর্শ যে ছিল না, ইহা বলাই বাছল্য। দৃষ্টিভিন্দির এই মূলগত
প্রভেদ হইতেই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের উৎপত্তি। প্রকৃতপক্ষে কলিকাতা
ব্রাহ্মসমাজ মুখে universal বলিলেও, কার্যতঃ হিন্দুশাস্ত্র ভিন্ন অন্য শাস্ত্র স্পর্শ
করেন নাই; ইঁহারা কথনো অন্যান্ত ধর্মের শাস্ত্র হইতে সত্য সংগ্রহে তৎপর
হন নাই। তাই আমরা দেখিতে পাই যে, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত
হইবার পূর্বে কেশবচন্দ্রই সর্বপ্রথম এমন একথানি গ্রন্থসংকলনের জন্ম প্রয়াস
পাইলেন "যে গ্রন্থে সকল দেশের সকল সম্প্রদায়ের সকল শাস্ত্র হইতে
সংগৃহীত সত্য একত্র নিবদ্ধ থাকিবে।" এই সময়ে কেশবচন্দ্রের সদে আসিয়া
মিলিত হইলেন আর একটি প্রতিভা। ইনি উপাধ্যায় মহাশয়ই কেশবচন্দ্রপরিকল্পিত ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের আদর্শ (motto) রচনা করিয়া
দিয়াছিলেন। সেই আদর্শ এই শ্লোকটিতে ব্যক্ত হইয়াছে:

স্থবিশালমিদং বিশ্বং পবিত্রং ব্রহ্মান্দিরম্।
চেতঃ স্থনির্মলস্তীর্থং সত্যং শাস্ত্রমনশ্বরম্॥
বিশ্বাসো ধর্মমূলং হি প্রীতিঃ পরমসাধনম্।
স্থার্থনাশস্ত বৈরাগ্যাং ব্রাক্ষেরেবং প্রকীত্যতে॥

রামমোহন বাঁচিয়া থাকিলে আজ দেখিতে পাইতেন যে, বিশ্বজনীন একটি ধর্মপ্রতিষ্ঠার জন্ম তাঁহার যে বিরাট পরিকল্পনা ছিল, তাহা এই শ্লোকটিতে কী যথার্ছভাবেই না অভিব্যক্ত হইয়াছে। এই 'মটো'ই 'শ্লোক সংগ্রহ' পুস্তকের সর্বপ্রথমে স্থান পাইয়াছে; 'ধর্মতন্ত্ব' পত্রিকার শিরোনামান্ত্রও ইহা মুদ্রিত হইত। সর্বশাস্ত্রের সার সত্য সংকলন করিবার উদ্দেশ্যে কেশবচন্দ্র তাঁহার অনুগামী চারজন বন্ধুকে নিয়োগ করেন। মহেন্দ্রনাথ বস্থ প্রীষ্টশাস্ত্রের, অঘোরনাথ' ও গৌরগোবিন্দ হিন্দুশাস্ত্রের এবং অমৃতলাল বস্থ কোরাণের প্রবচনগুলি সংকলন করেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার ইতিহাস স্থপরিচিত; স্থতরাং এখানে আমরা তাহার বিস্তারিত আলোচনা করিব না। কুতৃহলী পাঠক ইহার সবিশেষ বিবরণ জানিতে ইচ্ছা করিলে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থানি পড়িতে পারেন। এইখানে ভুধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, ভারতবর্ষীয় বাক্ষ-সমাজের প্রাথমিক উদ্বোধন করিয়া কেশবচন্দ্র যথন প্রথম প্রস্তাব উত্থাপন করিয়া বলিলেন—"বাঁহারা আদ্ধর্মে বিশ্বাস করেন, তাঁহাদের নিজ মঙ্গল-সাধন এবং ব্রহ্মজান ও ব্রহ্মোপাসনা প্রচারোদেখে তাঁহারা ভারতবর্ষীয় ব্ৰাহ্মসমাজ' নামে সমাজবন্ধ হউন", তথন সকলেই একবাক্যে ইহা সমৰ্থন করেন। দশদিন পূর্বে 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' এই সভার একটি বিজ্ঞাপন বাহির হয় এবং ১১ই নভেম্বর সভার দিন গুইশতাধিক উৎসাহী ব্রাহ্মগণ হাঁটু পর্যন্ত জল ভাঙিয়া গিয়া সভায় উপস্থিত হন। সভায় উপস্থিত ব্যক্তিবর্নের মধ্যে ছিলেন, উমানাথ গুপ্ত (ইনি সভাপতির আসন গ্রহণ করেন), প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, অঘোরনাথ গুপু, মহেলুনাথ বস্তু, বিজয়কৃষ্ণগোস্বামী, হরনাথ রায়, নবগোপাল মিত্র, গোবিন্দচন্দ্র ঘোষ, অমৃতলাল বস্তু ও কান্তিচন্দ্র মিত্র। এই সভাতেই প্রতাপচক্র মজুমদার বলিয়াছিলেনঃ ''আমরা যথন ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ-বদ্ধ হইতেছি তথন কোন ধৰ্মকে, কোন শাস্ত্ৰকে বা কোন ব্যক্তিকে আমাদের সমাজের বাহিরে রাখিতে প্রারি না।" সর্বশেষে ব্রাহ্মধর্মপ্রচারের জন্ম তাঁহার জীবনব্যাপী যত্ন, একাগ্রতা ও ধর্মাত্মরাগের জন্ম দেবেলনাথ ঠাকুরকে ক্বতজ্ঞতাস্চক একখানি অভিনন্দন পত্র দিবার প্রস্তাব করা হয়।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ তাহার ঐতিহাসিক ভূমিকার অবতীর্ণ হইল।
কেশবচন্দ্রের ধর্মমত এক বিবর্তনের দিকে অগ্রসর হইতেছিল। রামমোহনের ব্রাহ্মধর্মকে তিনি হিন্দুত্বের সংকীর্ণ গণ্ডীর বাহিরে আনিয়া সকল
দেশের সকল জাতি ও সম্প্রদায়ের উপযোগী প্রগতিশীল এক বিশ্বজনীন ধর্মে
পরিণত করিতে চাহিলেন। সেই যে জীবনের আরস্তে তিনি উপলব্ধি
করিয়াছিলেন যে, মানবসভ্যতার নিয়তি হইতেছে এক ঈয়র, এক সত্য ও
এক সমাজের পথে অগ্রসর হওয়া, সেই কল্পনাকে আজ তিনি ভারতবর্ষীয়
ব্রাহ্মসমাজের মাধ্যমে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। তিনি এই নৃতন

সমাজের সম্পাদক নিযুক্ত হইলেন, কোনো ব্যক্তিবিশেষ এই ন্তন সমাজের সভাপতি ছিলেন না। কথিত আছে, কেশবচন্দ্র বলিতেন—স্বন্ধং ঈশ্বর ইহার সভাপতি। তিনি ছিলেন ইহার সম্পাদক আর প্রতাপচন্দ্র ও উমানাথ গুপ্ত ছিলেন সহকারী সম্পাদক। ''সকল জাতির ধর্মগ্রন্থ হইতে সত্য ও বাণী সংকলিত হইরা ব্রাহ্মসমাজের ধর্মোপদেশের অন্তর্ভূত হইল। এই প্রথমবার বিধিমত বাইবেল, কোরাণ, জেলাবেস্ত এবং হিলুশাস্ত্র হইতে সংকলিত ও উদ্ধৃত বাণী সমভাবে ব্রাহ্মধর্মের শাস্ত্রের অঙ্গীভূত হইল।" কেশবচন্দ্রের নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি দান করিল।

অনেকেরই ধারণা যে, কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনের ভিত্তি মহর্ষি কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। এ ধারণা নিতান্তই ভুল। কেশবচন্দ্রের জীবনে-তিহাস বাঁহারা গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছেন, বাঁহারা তাঁহার সমগ্র রচন। শ্রদার সহিত পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারা দেখিতে পাইবেন যে, ব্রাহ্মসমাজ বা দেবেন্দ্রনাথের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্বেই কেশবচন্দ্রের ধর্মজীবন শুরু হইরা গিয়াছে। অন্য যুক্তি দূরে থাকুক, কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ' গ্রন্থই ইহার অত্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ধর্মজীবনের উষাকালে, যখন তিনি কোনো ধর্মসমাজে সভারূপে যোগদান করেন নাই, আমরা দেখিতে পাই তথনই কেশবচন্দ্র প্রার্থনার ভিতর দিয়া ধর্মকে পাইয়াছেন। প্রার্থনাই কেশবচন্দ্রের গুরু—ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন, অন্তরে অন্তব করিয়াছেন; তাইতো তিনি দৃঢ় প্রতায়ের সহিত্বার্বার বলিয়াছেন—বেদবেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেকা প্রার্থনা শ্রেষ্ঠ। তিনি শুধু প্রার্থনা করিতেন না, প্রার্থনা করিয়া তিনি ঈশ্বরাদেশের জন্ম অপেক্ষা করিতেন। প্রার্থনা এবং ঈশ্বরাদেশ—ইহাই ছিল কেশবচল্রের ধর্মজীবনের নিয়ামক, তাঁহার জীবনার্থীলনের সময় এই কথাটি বিশেষভাবে মনে রাখিতে হইবে। বলা বাহুল্য, এইজ্যুই তিনি নিজেকে দেবেজনাথের ধর্মমতের ভিতর দীর্ঘকাল আবদ্ধ রাখিতে পারিলেন ন। মহর্ষিদেবের সহিত যথন ধর্ম ও সমাজসংস্কার সম্বন্ধে মতদৈধ দেখা দিল এবং তিনি যথন বিবেকের স্বস্পষ্ট বাণী কানে শুনিতে পাইলেন, ইতিহাসের ইঙ্গিত যথন তিনি ধরিতে পারিলেন, তথন কেশবচন্দ্র আর স্কৃত্তির থাকিতে পারিলেন না। ব্রাক্ষসমাজকে পারিবারিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করিতে ব্যগ্র হইয়া এবং জাতিভেদ, পৌতলিকতা ও সর্ববিধ সামাজিক কুসংস্কারের বিরুদ্ধে দাঁড়াইয়া তিনি ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ গঠন করিলেন।

মুষ্টিমেয় কয়েকজন ধর্মাত্রাগী তরুণদের লইয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীন কর্মক্ষেত্র অবতীর্ণ হইলেন। সকলেই ঈশ্বরকে সাক্ষী রাথিয়া প্রচারত্রত গ্রহণ করিলেন। ইংহাদের অন্তরে সেদিন কেশবচন্দ্র যে উৎসাহের আগুন জ্বালিয়া দিয়াছিলেন, ইংহাদের প্রত্যেকের মনে বৈরাগ্য ও ধর্মপ্রচারের উৎসাহ তিনি যেভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিয়াছিলেন, আজ এই স্থদূরকালের ব্যবধানে, আমাদের পক্ষে তাহা যথাযথ হৃদয়ঙ্গম করা কঠিন। অল্লদিনের মধ্যেই সকলে দেখিতে পাইল যে কেশবচন্দ্র অসম্ভব সম্ভব করিয়াছেন। একে একে প্রচারকর্গণ প্রচারক্ষেত্রে নামিয়া গেলেন। গৌরগোবিন্দ, প্রতাপচন্দ্র, অঘোরনাথ, বিজয়ক্লঞ, অমৃতলাল, ত্রৈলোক্যনাথ সাকাল প্রভৃতি কেশব-চল্রের ভবনে সমবেত হইতেন এবং ''সকলেই প্রায় তাঁহার গৃহে অবস্থিতি করিয়া সদালাপ, সংপ্রসঙ্গ ও উপাসনায় সময়কেপ করিতেন।'' ইহাদের প্রত্যেকের ''তথনকার বৈরাগ্য সাধনসাপেক্ষ ছিল না, আপনা-আপনি বিকশিত হইয়াছিল।...তখন এমনই প্রকৃত বৈরাগ্যের বায়ু বহিত যে, মহিলারাও কোন কষ্টকে কষ্ট জ্ঞান করিতেন না; কষ্টতে ও দীনতাতে, অন্নহীনতা ও বস্ত্রহীনতাতে আনন্দ করিতেন, সর্বদাই প্রফুল্লচিত্তে ভগবান্কে ধন্যবাদ দিতেন।" ঈশ্ব-বিশ্বাস কতথানি গভীর হইলে, ধর্মবোধ কতথানি আন্তরিক হইলে, ইহা সম্ভব তাহা বস্তুতান্ত্রিকতায় পূর্ণ ভোগসর্বস্ব আজিকার. এই পৃথিবীতে আমরা সহজে কল্পনা করিতে পারি না।

যে বৎসর কলিকাতায় ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ স্থাপিত হয় সেই বৎসরের শেষভাগে কলিকাতার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল মেরি কার্পেন্টারের আগমন। জনহিতৈষিণী এই ইংরেজ মহিলা এ-দেশের স্ত্রীজাতির উন্নতির কথা বিশেষভাবে চিন্তা করিয়াছিলেন। তখন মেয়েদের শিক্ষার ক্ষেত্রে বেথুন-বিভাসাগরের মিলিত প্রয়াসের ফলে কলিকাতা তথা বাংলা দেশে এক নৃতন যুগের স্কুচনা হইয়াছে। সেই সঙ্গে যুক্ত হইয়াছে

কেশবচন্দ্রের উত্তম। কলিকাতার আসিরা কুমারী কার্পেণ্টার কেশবচন্দ্রকে তাঁহার একমাত্র বন্ধু ও সহায় পাইলেন। বেলভেডিয়ারে বড়লাটের প্রাসাদে তিনি অতিথি হইরাছিলেন, ''এবং সেই রাজভবন হইতে পদব্রজে সর্বদা তিনি কেশবচন্দ্রের কলুটোলার ভবনে যাতারাত করিতেন। মিস কার্পেণ্টার কর্তৃক আন্দোলনের ফলস্বরূপ, পরসময়ে কেশবচন্দ্র স্ত্রীশিক্ষয়িত্রী বিভালয় নামে একটি বিভালয় সংস্থাপিত করেন। এই বিভালয় এদেশীয় স্ত্রীলোকগণের উচ্চতর শিক্ষার স্ত্রপাত করে।'' একদিন ব্রান্ধিকাসমাজের পক্ষ হইতে মিস কার্পেণ্টারকে অভিনন্দিত করা হইল। আর একদিন ডাক্তার গুভিড চক্রবর্তীর বাড়িতে কার্পেণ্টারের সন্মানে একটি সান্ধ্য সম্মেলন হইল। কেশবচন্দ্র কতিপয় ব্রাহ্মবন্ধু ও ব্রান্ধিকাভগ্নীদের লইয়া এই সম্মেলন যোগদান করেন।'' এ দেশীয় অন্তঃপুরবাসিনী মহিলাদিগের ইংরাজি 'ইভনিং পার্টিতে' গমন করার এই প্রথম দৃষ্টান্ত। বাঙালির মেয়ে বন্ধনম্ক্তির পথে আর এক ধাপ অগ্রসর হইল।

এই প্রদলে একটি কথা বলিবার আছে। পাশ্চান্ত্য প্রথার অনুসরণে অন্তঃপুরের মেয়েদের বাহিরে অবাধ মেলামেশার ভিতর দিয়া তাহাদিগকে রাতারাতি 'স্বাধীন জেনানায়' পরিণত করিবার পক্ষপাতী কেশ্বচন্দ্র আদৌ ছিলেন না। এই বিষয়ে তাঁহার অভিমত খুবই স্কুস্পষ্ট। স্ত্রীলোকদিগকে জোর করিয়া বা অন্তরোধ করিয়া স্বাধীন করার পক্ষপাতী তিনি ছিলেন না। সেই সময়ে কলিকাতায় বহু ধনী ও সম্রান্ত পরিবারের মধ্যে এই ক্যাসান দাঁড়াইয়াছিল যে, বাড়ির মেয়েদের মেম সাজাইয়া, লাটস্বাহেবের বাড়িতে সভাসমিতিতে লইয়া যাওয়া ও সেকহাণ্ড করানই বুঝি স্ত্রী-স্বাধীনতার নিদর্শন। এইরপ অর্থহীন অন্করণ কেশবচন্দ্র কোনোদিনই পছন্দ করিতেন না। তাই তিনি বলিতেনঃ "আমি নিশ্চয়ই বলিতেছি যে, এরপ করিলে স্ত্রী স্বাধীন হন না। ভিতরে পরিবর্তন হইল না, অথচ অন্করণ করিতে শিক্ষা দিলে, এদেশীয় রমণীদিগকে স্বাধীনতা শিক্ষা দেওয়া হুইবে কা। আমি আমার স্বাধীনতা, মনের স্বাধীনতাকে প্রকৃত স্বাধীনতা জ্ঞান করি।" কেশবচন্দ্রের এই অভিমত আজিও তাহার মূল্য হারায় নাই।

"তোমরা যাও, উত্তর দক্ষিণ পূর্ব পশ্চিম চারিদিক হইতে প্রচার কর, দিকে দিকে ভারতীয় ব্রাহ্মসমাজের আধিপতা স্থাপন কর।"—এই প্রকার জ্বলন্ত উৎসাহের বাণী প্রচারকদের প্রত্যেকের হৃদয়ে সঞ্চারিত করিয়া দিয়া, সেদিন কেশবচন্দ্র কি ভাবে এই নৃতন সমাজের প্রসারে ও বিস্তারে যত্নবান হইরাছিলেন, সে কাহিনী বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করিবার প্রয়োজন নাই। শুধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, বিজয়কৃষণ, যত্নাথ, অবোরনাথ প্রমুখ "প্রচারকগণ এখন হইতে দেশদেশান্তরে ভ্রমণ করিয়া ব্জৃতাদি দারা জলন্ত-ভাবে প্রচার করিতে লাগিলেন। পৌতুলিকতার সহিত সংস্রব ত্যাগ কর, একমাত্র অদ্বিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা কর, জাতিভেদ পরিহারপূর্বক মহয়ের মধ্যে ভ্রাত্ত্ব স্থাপন কর, নিয়ত প্রার্থনা কর, সংকার্য কর—ইহাই সকল উপদেশের সার ছিল।" বলা বাছল্য, এই প্রচারকার্য নির্বিবাদে সম্ভবপর হয় নাই, বহুস্থানেই প্রচারকদিগকে নির্বাতনের সন্মুখীন হইতে হইয়াছিল। প্রচারকদের একটি দল গিয়াছিলেন পূর্বক্ষে আর স্বয়্ণ কেশবচন্দ্র, উমানাথ, অমৃতলাল, মহেন্দ্রনাথ ও প্রতাপচন্দ্রকে লইয়া উত্তর-পশ্চিম প্রদেশ ও পাঞ্জাব গমন করেন। চারিদিকে উৎসাহের আগুন জলিয়া উঠিল, সর্বত্রই বান্ধ আন্দোলন যেন একটি বাস্তব রূপ লইয়া নবজাগরণের ইতিহাসে নৃতন তরঙ্গ তুলিল। এই সময়কার প্রচারযাতায় কেশবচন্দ্র ভাগলপুর, মুঙ্গের, বাঁকিপুর, এলাহাবাদ, কাণপুর, দিল্লী, লাহোর, অমৃতসর প্রভৃতি স্থানে ভারতব্ষীয় ব্রাক্সমাব্দের পতাকা উড্ডীন করিয়াছিলেন। কেশব্চন্দ্র যে সর্বত্র ধর্মের প্রসঙ্গ আলোচনা করিতেন তাহা নহে, শিক্ষা ও সমাজ সংস্কারের কথাও বিশেষভাবে আলোচনা করিতেন। কেশবচন্দ্র সর্বএই ইংরেজিতে ব্কৃতা করিতেন এবং তাঁহার সেই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম লেফটেনাণ্ট-গভর্ণর হইতে আরম্ভ করিয়া উচ্চ রাজপুরুষরাও আসিতেন। কেশবচল্রের জীবনেতিহাসে দেখা যায় যে, তিনি ছিলেন একজন অক্লান্ত বক্তা। ১৮৬৬-র শেষ ভাগ হইতে ১৮৬৭-র এপ্রিলের প্রথম সপ্তাহ—এই সময়ের মধ্যে তিনি চব্বিশটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন। ইহা হইতেই বুঝিতে পারা যায় যে কী অক্লান্তকর্মা পুরুষ हिल्ल (कर्भवहन्त ।

কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই ছিল তথনকার দিনে শুনিবার জিনিস। রাম-

গোপাল ঘোষের পর বাঙালির মুখে ইংরেজি বক্তৃতা এমন আর কেহ কখনো শোনে নাই। এ দেশে মৌখিক বক্তৃতার (extempore speech) প্রবর্তক তিনিই। "It was Keshub Chandra Sen who first made use of the platform for public addresses and revealed the power of oratory over the Indian mind,—এই উক্তি আদৌ অত্যক্তি নয়। তাঁহার আক্বতি যেমন ছিল রাজশ্রীমণ্ডিত, "কণ্ঠস্বর ছিল তেমনি গভীর, শক্তিসম্পন্ন অথচ সঙ্গীতের মতন মধুর।" ভারতের নব-জাগরণের সেই প্রদীপ্ত মধ্যাহ্নকালে কেশবচল্রের বাগ্মীতার ফুলিঙ্গ সতাই চারিদিকে ছড়াইয়া পড়িয়া, এক বিচিত্র উন্মাদনার স্ঠি করিয়াছিল। যে শুনিত সেই-ই মন্ত্রমুগ্নের মতন হইয়া যাইত। ভাষা ও ভাবের সম্পদে, শব্দবিভাসে, বলিবার ভঙ্গিতে, প্রাঞ্জলতা ও লালিত্যে বাগ্মীশ্রেষ্ঠ কেশব্চন্দ্রের ইংরেজি বক্তৃতামালা আজো পৃথিবীর বিশ্বয় হইয়া আছে এবং আজো ঐগুলি <mark>ইংরেজি সাহিত্যের প্রম সম্পদ ব্লিয়া স্বীকৃত। স্মকালীন বাংলার</mark> ত্রণদের মনে কেশবচন্দ্রে বক্তৃতা কী গভীর প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল, তাহা তাঁহার রাজনৈতিক মানসপুত্র স্তরেন্দ্রনাথ স্বীয় আত্মজীবনী A Nation in Making গ্রন্থে লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন যে, আমেরিকার ড্যানিয়েল ওয়েবেষ্টার আর ইংলণ্ডের জন বাইটের সমতুল্য বাগ্যী ছিলেন ভারতের কেশবচন্দ্র।

<del>"জাগ্রত জীবন 'পরে জাগিল প্রভাত।"—সেদিন ইতিহাসের গতিপথেই</del> ঠিক এমনই একটি নূতন প্রভাতের স্চনা করিয়া দিয়া, নবজাগ্রত বাংলার বুকে আবিভূত হইয়াছিল কেশবচন্দ্র সেনের ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ। সেই প্রভাতের নৃত্ন আলো গিয়া পড়িল আধুনিক ভারতবর্ষের মানসলোকে— ন্তন সমাজবোধ, ন্তন ধর্মচিন্তায় উদ্বেলিত হইয়া উঠিল নবীন ভারতবর্ষ। ভারতব্রীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল দিক দিয়াই সেদিন সমগ্র ভারতবর্ষে এক নূতন যুগের স্টেনা করিয়া দিয়াছিল—বাংলার সহিত বোমাই, মাদ্রাজ, পাঞ্জাব প্রভৃতি ভারতের দূরবর্তী অঞ্লের আত্মিক ঘনিষ্ঠতা উনিশ শতকের ইতিহাসে এই পর্ব হইতেই আরম্ভ। সেদিন সর্বভারতীয় নেতৃত্বের পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন একটি মাত্র মাতুষ। তিনি ব্রহ্মানন কেশবচন্দ্র সেন। বাংলাকে কেন্দ্র করিয়া, তিনি সেদিন ভারতবর্ষের সকল দিকেই তাঁহার আহ্বান পাঠাইয়াছিলেন। একটি নিবিড় ঐক্যবোধের ভিতর দিয়া সমগ্র জাতিকে তিনি এইবার গড়িয়া তুলিতে অগ্রসর হইলেন। ইতিহাসে ইহাই ছিল সেদিন তাঁহার অক্তম ভূমিকা। শূক্তগর্ভ উৎসাহ দারা তিনি জাতিকে मक्षीविज करतन नारे, वाकाष्ट्रिय जारात िख्य जिन विम्थ करतन नारे, শৌথিন দেশহিতৈষী তিনি ছিলেন না, বা খ্যাতিপ্রয়াসী ধর্মসংস্কারকও তিনি ছিলেন না, অথবা বাহিরের কতকগুলি হিতকর অনুষ্ঠানে মত হইয়া তিনি কথনো সাময়িক জৌলুষ সৃষ্টি করিবার প্রয়াস পান নাই। তাঁহার পূর্ববর্তী মনীষিদের সহিত এইখানেই ছিল কেশবচন্দ্রের লক্ষণীয় পার্থক্য। তিনি বুঝিতেন মাত্রষ কাজে নয়, বিশ্বাসেই বাঁচিয়া থাকে। বিশ্বাসের বলেই সে অনন্ত উন্নতি ও বিস্তারের পথে অগ্রসর হয়। জীবনের চারিদিকে তীক্ষ্ণ ও অনুসন্ধিৎস্থ দৃষ্টি নিক্ষেপ করিয়া কেশবচন্দ্র দেখিতে পাইলেন, জাতীয় চরিত্রের কোথায় ক্রটি, কোথায় ইহার ছুর্বলতা। রামমোহনের ব্রাক্ষসমাজকে যদি তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া याटेट इस, यिन टेटांटिक काणीस कीतरनत महिण धकीकृण कितरण रस, তাহা হইলে স্বাগ্রে ব্রাক্ষসমাজের আধ্যাত্মিক পরিবর্তন সাধন করিতে হয়। ভারতব্র্যায় ব্রাক্ষসমাজের ঐতিহাসিক প্রয়োজনীয়তা ছিল এইখানেই। শুক্ষ উপাসনা নয়, সপ্তাহে একবার মাত্র ব্রহ্মের শ্বরণ করা নয়, জীবন্ত ভক্তি আর জলন্ত বিধাসেরই সেদিন স্বচেয়ে বেশি প্রয়োজন হইয়াছিল—জীবন্ত ইশ্বরের ধর্মকে আশ্রয় করিয়াই সমাজে এবং জীবনে—জীবনের প্রত্যেক্তি চিন্তায় ও কার্যে, সেই বিশ্বাস ও ভক্তিকে মূর্ত করিয়া তুলিবারই প্রয়োজন সেদিন হইয়াছিল। কেবলমাত্র মতের কিন্ধা অন্তর্ভানের ধর্ম লইয়া তো জীবনের সামগ্রিক বিকাশ সন্তব নয়—প্রয়োজন জীবন্ত ভক্তির ধর্মের, জলন্ত বিশ্বাসের ধর্মের। এই বিশ্বাস, এই ভক্তি দ্বারা পুরাতন ব্রাক্ষসমাজের আধ্যাত্মিক সংস্কার সাধন করিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই সেদিন কেশবচন্দ্র ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। উনিশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে ইহা একটি বড় রকমের পথচিক্ত (landmark)—ইহা যেন আমরা ভুলিয়া না যাই।

१ वलवर

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের তথনো পর্যন্ত নিজস্ব কোনো গৃহ ছিল না, মিলিত উপাসনার জন্তও কোনো স্থান ছিল না। সমাজ স্থাপিত হইরা অবধি এখানে-ওখানে উপাসনা চলিয়া আসিতেছে, কখনো স্থল বাড়িতে, কখনো ভাড়া-করা বাড়িতে, আবার কখনো বা কেশবচন্দ্রের কল্টোলার ভবনে। এইবার তিনি সমাজের একটি নিজস্ব গৃহের কথা চিন্তা করিলেন। পুরাতন সমাজগৃহে তাঁহারা উপাসনা করিবার অনুমতি প্রথমাবধিই পান নাই। সমাজ স্থাপিত হইয়াছে, ইহার জন্ত এখন গৃহ দরকার। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি এমনই ছিল যে কোনো কাজই তিনি অসমাপ্ত বা অর্ধসমাপ্ত রাখিতেন না। কিন্তু টাকা কোথায় ? টাকা ছিল তাঁহার বিশ্বাসের তোবাখানায়। এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্র সত্যই লিখিয়াছেন: "In every good or great work that had to be done, he drew from the treasury of his faith, and that was inexhaustible"—এই বিশ্বাসই ছিল কেশবচন্দ্রের জীবনের সঞ্চালক। 'জীবনবেদ' গ্রন্থে তিনি তাঁহার এই বিশ্বাসপরায়ণতার

য়ন্ধপ অতি স্থন্দর ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ষাই হোক, নিরাশ্রম ও গৃহহীন ভাবে বেশি দিন থাকা চলে না; তাই এই সময়েই আমরা দেখিতে
পাই যে, কেশবচন্দ্র নিজের দায়িছে টাকা ধার করিয়া মেছয়াবাজার দ্রীটের
উপর (বর্তমান নাম কেশবচন্দ্র সেন দ্রীট) একখণ্ড জমি ক্রয় করিলেন।
তারপর ব্রাহ্মসমাজের ৩৮তম সায়াৎসরিক দিবসে তিনি নৃতন সমাজগৃহের
ভিত্তিয়াপন করেন। ইহার নাম দিলেন 'ব্রহ্মমন্দির'। এই ভিত্তিয়াপন
উপলক্ষে কলিকাতা শহরে একটি বিরাট নগর-সংকীর্তন বাহির হইয়াছিল।
সেদিন ইহা একটি অকল্লিত ব্যাপার ছিল। ব্রাহ্মসমাজের নেতা, ভারতবর্ষীয়
ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা কেশবচন্দ্র সেন খোল করতাল মৃদদ্র বাজাইয়া,
একদল উৎসাহী ব্রাহ্মদের লইয়া কীর্তনে মাতিবেন—উনবিংশ শতকের
কলিকাতা শহরে কে-ই বা ইহা ধারণা করিতে পারিয়াছিল। তাই বৃঝি এই
নগরসংকীর্তন ব্যাপারটি সেদিন 'নেড়ানেড্রির কাণ্ড' বলিয়া উপহসিত
হইয়াছিল।

কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু শ্বরণীয় ঘটনার মধ্যে ইহা একটি। এই নগরসংকীর্তন প্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী তাঁহার 'আত্মচরিত' গ্রন্থে লিখিয়াছেনঃ
''আমি শাক্তবংশের ছেলে, বৈষ্ণবদের কীর্তনের প্রতি পূর্বাবিধি অতিশার
অপ্রদ্ধা ছিল। আমি ভাবিলাম উন্নতিশীল দল রাস্তাতে চলাচলি করিতে
যাইতেছে। এই ভাবিয়া বিরক্ত চিত্তে উন্নতিশীল দলের দিকে না গিয়া
১৮৬৮ সালের ১১ই মাঘের উপাসনাতে আদিসমাজের উপাসনাতে গেলাম।
উপসনাস্তে আদি সমাজের সিঁড়ি দিয়া নামিয়া আসিতেছি, এমন সময়ে
কয়েকজন বাবু আসিয়া বলিলেন—মহাশয়! দেখলেন না তো, কেশব
সহর মাতিয়ে তুলেছেন। নগর-কীর্তনে হাস্তাম্পদ না হইয়া কৃতকার্য
হইয়াছেন, এই কথাটা বড় নৃতন লাগিল।'' শুধু নৃতন লাগা নয়। সেই
নগরকীর্তনের গানটি যথন তরুণ শিবনাথ পাঠ করিলেনঃ

তোরা আয় রে ভাই, এতদিনে তুঃখের নিশি হইল অবসান—
নগরে উঠিল ব্হলনাম।
নরনারী সাধারণের সমান অধিকার
যার আছে ভক্তি পাবে মুক্তি নাহি জাতবিচার।

তথন, তিনি লিখিয়াছেন, ''এই আহ্বানধ্বনি আমার প্রাণে বাজিল।
আমার যেন মনে হইল আমাকে ডাকিতেছে। ইহাতে ব্রাল্পর্মের যে আদর্শ
আমার নিকট ধরিল, তাহাতে আমার প্রাণ মুগ্ধ করিয়া ফেলিল।'' তারপর
তিনি চলিলেন সিন্দ্রিয়াপটার গোপাল মল্লিকের বাড়িতে। সেখান হইতে
কলুটোলায়। সেইখানে গিয়া তিনি দেখিলেন, "কেশববাবুরা সদলে সবে
ফিরিয়া আসিয়া ভিক্ষার ঝুলিতে যে টাকা পাইয়াছেন তাহা গুণিতেছেন।
আমার পুরাতন সহাধ্যায়ী বন্ধ বিজয়কৃষ্ণ গোসামী সেই সঙ্গে আছেন।
গোঁসাইজী আমাকে দেখিয়াই 'কি ভাই!' বলিয়া আমার কণ্ঠালিঙ্গন
করিলেন। সেই আমাকে উন্নতিশীল দলের সঙ্গে যেন বাঁধিয়া ফেলিলেন।"

ব্রান্সমাজে সংকীর্তন প্রবর্তনের গৌরব বিজয়ক্বঞ্চ গোস্বামীর প্রাপ্য। শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেনঃ "১৮৬৭ সালে গোঁসাইজী উত্যোগী হইয়া তাঁহার জ্যেষ্ঠকে ডাকিয়া আনিয়া উন্নতিশীল দলকে বৈষ্ণবসংকীর্তন শুনান। তদবধি সংকীর্তন প্রথা ব্রাহ্মদের মধ্যে প্রবেশ করে।" সকালে নগর-সংকীর্তন হইল। তারপর সারাদিন গোপাল মল্লিকের স্থসজ্জিত বাড়িতে উৎসব চলিল। বাড়ি সাজাইয়াছিলেন কেশবচন্দ্রের জ্যেষ্ঠ সংহাদর নবীন-চল্র সেন। আহারের কথা কাহারে। মনে নাই। কী এক আশ্চর্য ঐশী উদ্দীপনায় যেন সকলে মাতিয়াছেন—ন্তন বলমন্দিরের পত্তন হইল, ইহাতেই সকলের আনন। সন্মাবেলায় প্রার্থনার পর কেশবচন্দ্র বক্তৃতা ক্রিলেন। বক্তৃতার বিষয়—Regenerating Faith; কেশবচন্ত্রের জীবন-হইতেই সহত্র লোকের সমাগমে গৃহ পূর্ণ হইয়া গিয়াছে। বাড়ির চারিদিকের বারান্দায় গায়ে গা দিয়া লোক দাঁড়াইয়া আছে। উপস্থিত শ্রোতাদের মধ্যে সেদিন ছিলেন গভর্ন-জেনারেল লর্ড লরেন্স, তাঁহার পত্নী ও ছই মেয়ে। এই লর্ড লরেন্সই ইতিপূর্বে কেশবচন্দ্রের খ্রীষ্ট বিষয়ে বক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন এবং তিনি স্বতঃপ্রণোদিত হইয়া সিমলা হইতে তাঁহাকে একথানি চিঠি লিখিয়া তাঁহার সহিত পরিচিত হইবার জন্ম ব্যগ্রতা প্রকাশ করেন। গভর্ণর-জেনারেল ভিন্ন আরো বহু সম্রান্ত ও উচ্চপদস্থ ইংরেজ উপস্থিত ছিলেন। মহারাণী ভিক্টোরিয়ার স্বটল্যাণ্ডের চ্যাপলেন স্থাসিদ্ধ ডাঃ নরম্যান ম্যাকলিয়ডও অন্তত্ম শ্রোতা হিসাবে সেদিন উপস্থিত ছিলেন। কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তৃতাপ্রসঙ্গে যথন বলিলেনঃ "Nothing short of a regenerating faith can satisfy the normal necessities of man...we want a new life—a life of divine holiness. This the world's religion cannot give"—তথন সকলেই বুঝিতে পারিল যে, সমগ্র মানবসভ্যতার ক্রমোন্নতির পক্ষে এই নবজীবন কত প্রয়োজনীয়, এবং একমাত্র বিধি-নির্দিষ্ট ধর্মের অন্ত্রসরণ করিয়াই এই নবজীবন লাভ সম্ভব। কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাপ্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী লিথিয়াছেনঃ "এরূপ উপদেশ আমি অন্তর্ই শুনিয়াছি। ধর্মবিশ্বাস যদি নবজীবন না আনিয়া দেয় তবে তাহা ধর্মবিশ্বাস নয়, এই সত্য আমার সমক্ষে আধ্যাত্মিক জীবনের জন্ত একটা নৃতন দার যেন খুলিয়া দিল।" ত্যুখের এবং লজ্জার বিষয়, এই শিবনাথ শাস্ত্রীই পরবর্তীকালে কেশব-বিরোধী দলের নেতা ইইয়াছিলেন।

আদি সমাজ হইতে কেশবচন্দ্র যথন বিচ্ছিন্ন হইরা স্বতন্ত্র সমাজ স্থাপন করিলেন, তথনকার অবস্থার প্রত্যক্ষদর্শীদের মধ্যে ত্রৈলোক্যনাথ দেব ছিলেন একজন। তিনি তাঁহার 'অতীতের ব্রাক্ষসমাজ' গ্রন্থে লিথিয়াছেনঃ "যেমন দিনের পর দিন অতিক্রান্ত হইতে লাগিল, ব্রক্ষানন্দের উপাসনার গভীরতা, মধুরতা ও আধ্যাত্মিকতার ভিতর প্রচারকগণ ও উপাসকমণ্ডলী এমনই মগ্ন হইতে লাগিলেন যে, তাঁহারা ব্রক্ষ্যান, ব্রক্ষজ্ঞান ও ব্রক্ষানন্দ রসপানের জক্ত উন্মন্ত হইরা উঠিলেন। ব্রক্ষানন্দের মধ্যে অসাধারণ ব্রক্ষান্তি যেমন প্রস্কৃতিত হইতে লাগিল, তেমনি দলে দলে লোক সকল আসিয়া উপাসনায় যোগ দিতে আরম্ভ করিলেন। ব্রক্ষানন্দের ঘরে ও বাহিরে স্থান নাই, সকলে ভিথারীর ক্যায় তাঁহার মুখের চুইটা কথা শুনিবার জক্ত ব্যাকুল হৃদয়ে পথে ও তাঁহার কলুটোলার ব্রিতল গৃহের সিঁড়িতে দাঁড়াইয়া থাকিতেন। ব্রক্ষের জক্ত মানবাত্মার ব্যাকুলতার কি দৃশ্য দেখিয়াছিলাম তাহা জীবনে ভূলিতে পারিব না।"

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের জন্ম নিজস্ব একটি উপাসনামন্দির প্রয়োজন স্থান সকলেই অন্তত্ত্ব করিলেন তথন এই নৃতন সমাজের সংশ্লিষ্ট সকলেই ভাবিলেন—টাকা কোথা হইতে আসিবে? তাঁহাদের নেতা কেশবচন্দ্র তো দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরের মত বিত্তবান্ নহেন। কিন্তু আমরা দেখিয়াছি, সাধু যাহার ইচ্ছা ঈশ্বর তাহার সহায়, এই মূল মন্ত্রই সেদিন ইহারা সকলেই দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদয়ে ধারণ করিয়া কার্যক্ষেত্রে নামিয়াছিলেন। তারপর "মেছুয়াবাজার ষ্ট্রীটের উপর একখণ্ড জমি দেখা হইল। ঐ জমিটি সকলের পছন্দ হইল। সেই সময়ে উপাসকমণ্ডলীর সংখ্যা অনেক বাড়িয়াছিল। সকলে প্রতিমাসে আংশিক রূপে এক এক মাসের উপার্জিত আয় দিতে স্বীকৃত হইলেন। অতি অল্পদিনের মধ্যে কিছু টাকা সংগৃহীত হইল। প্রথমে জমিটি ক্রেয় করা হইল। উপাসকমণ্ডলীর মধ্যে বাঁহারা ধনী ছিলেন, তাঁহারা অধিক পরিমাণে অর্থ দিয়া দিয়া মন্দির নির্মাণের সাহায়্য করিলেন। প্রথমে জমির উপর চল্রাতপ খাটাইয়া ব্লানন্দ স্বয়ং ভিত্তি স্থাপন করিলেন। পরে কর্মবীর প্রচারক অমৃতলাল বস্তু মহাশয় মন্দির নির্মাণের ভার গ্রহণ করিয়া অক্লান্ত পরিশ্রম ও চেষ্টা দ্বায়া নির্মাণ কার্য সমাধা করিলেন।" এক বৎসরের মধ্যেই মন্দির নির্মাণের কার্য সমাধা হয়।

১৮৬৯। ২৩শে জানুয়ারি।

ত্রতম মাঘোৎসবের দিন। আজ নৃতন সমাজের নিজস্ব মন্দিরের ছারোদ্বাটন হইবে। কেশ্বচন্দ্র স্বয়ং ছারোদ্বাটন করিলেন। প্রকৃতপক্ষে "১৮৬৯ সালের মাঘোৎসব ভারতব্বীয় ব্রহ্মমন্দিরের অসম্পূর্ণ বাড়িতে চাঁদোয়া খাটাইয়া সমাধা করা হয়। যুবক শিবনাথ সেদিন এই শ্বরণীয় ঘটনা উপলক্ষে 'মন্দির' শীর্ষক একটি স্থন্দর কবিতা লিখিয়াছিলেন, তাঁহার প্রাণে সে সময়ে সত্যই এক আশ্চর্য ব্রহ্মশক্তি প্রকাশিত হইয়াছিল, তাই তাঁহার দৃষ্টিতে চ্প, কাঠ ও ইপ্তকের তৈরি সেই নবনির্মিত ভবন যথার্থই ব্রহ্মের মন্দির বলিয়া প্রতিভাত হইয়াছিল। সেই কবিতার প্রত্যেকটি লাইন সকলের হাদয় স্পর্শ করিয়াছিল। কবিতার একটি স্তবক এখানে উদ্ধৃত করিয়া দিলামঃ

তোমার আশ্রিত যারা,
কেন, হে মন্দির, তারা
প্রীতির আস্থাদ এত! তাহাদিগে দেখিয়া
আনন্দ-রসেতে প্রাণ যায় কেন গলিয়া!

বাজাও বিজয়-তৃরী
স্বর্গ মর্ত্য যায় পুরি,
মধুর দয়াল নাম বয়ে যাক পবনে ;
হেন শুভ সমাচার থাক্ প্রতি ভবনে।

ভারতব্রীয় ব্রন্মন্দির প্রতিষ্ঠার দিন যে একুশ জন যুবক কেশবচন্দ্রের নিক্ট দীক্ষিত হইয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে কৃষ্ণবিহারী সেন, আনন্দমোহন বস্থু, শিবনাথ শাস্ত্রী, রজনীনাথ রায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। বহু ভাষাবিদ্ এই কৃষ্ণবিহারী ছিলেন কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ ভ্রাতা। জ্যেষ্ঠের কর্মজীবনে তাঁহার একটি বিশিষ্ট ভূমিকা ছিল। বাংলা ভাষায় তিনিই প্রথম মহামতি অশোকের জীবনী মূল পালি ভাষা হইতে অন্থবাদ করেন। মন্দিরের দ্বারোদ্বাটনের পরবর্তী বিবরণ গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায় এইভাবে লিপিবদ্ধ করিয়াছেনঃ "দিবাকরের উদয়ের সঙ্গে সঙ্গে অন্তান তিনশত ব্রাহ্ম আচার্য কেশবচন্দ্রের বাসভবনের দ্বিতীয় প্রকোষ্ঠে সমবেত হইলেন। সমবেতক্ঠে 'সত্যং জ্ঞানমনন্তং ব্রহ্ম'—উচ্চারিত হইয়া প্রার্থনা হইল। তারপর সঙ্গীতাচার্য ন্বরচিত সংকীর্তন ধরিলেন। সংকীর্তনের পর সংকীর্তনের দল বাহির হুইল। পূর্ব, পশ্চিম ও দক্ষিণ দেশস্থ মুসলমান লাতা এবং হিন্দু লাত্দ্র 'একমেবাদিতীয়ন্' 'ব্ৰদ্ধকপহি কেবলং' 'সত্যমেব জয়তে' অঙ্কিত পতাকাত্ৰয় ধারণ করিয়া অত্যে অত্যে চলিলেন। পথ জনতায় পূর্ণ, অথচ নিস্তর গন্তীর। সংকীর্তনের দল নূতন গৃহের দারে উপস্থিত। ব্রাহ্মগণ নবগৃহে প্রবেশ করিলেন। গৃহের মধ্য, দ্বার, পার্শ্বভাগ বহুলোকে পূর্ণ হইল। সকল দিক নিস্তব্ধ হইল, গম্ভীরভাবে ব্রাহ্মগণ উপবেশন করিলে, আচার্য কেশবচন্দ্র গৃহের প্রতিষ্ঠা সম্পন্ন করিলেন।" সেদিন কেশবচল্রের কর্তে আমরা শুনিলাম— "এই ব্রহ্মান্দির প্রতিষ্ঠার জন্ম, ভারতবর্ষের জন্ম আশীর্বাদ প্রার্থনা করি।… যত সত্য পৃথিবীতে প্রচলিত আছে, পূর্বে ছিল, এখন আছে এবং অনন্তকাল থাকিবে, তাহার প্রতি শ্রদ্ধা করিবার, সাধু উপদেশে ভক্তি রাখিবার সহজ উপায় স্বরূপ এই মুক্তিপ্রদ ব্রন্ধোপাসনাগৃহ প্রতিষ্ঠা করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি।"

ঠিক চল্লিশ বৎসর পূর্বে এই কলিকাতা শহরে অন্তর্মপ একটি ঘটনা ঘটিয়াছিল। সেই ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতা শহরে অসাম্প্রদায়িক উপাসনার

জন্ম রামমোহনের চেষ্টায় একটি মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। সেদিন রাজার এই মহৎ প্রস্নাসে বাঁহারা সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহারা প্রধানতঃ ছিলেন ধনী, জমিদার অথবা ধনকুবের; ধর্ম তাঁহাদের কাছে নিতান্ত গৌণ বিষয় ছিল। তাঁহারা রামমোহনের অন্থগামী মাত্র ছিলেন, ইহার অধিক কিছু নহে। यपि সতাই তাঁহারা ধর্মভাবে উদ্দু হইতেন, তাহা হইলে রাজার মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার স্থাপিত ব্রাহ্মসমাজের ঐ অবস্থা হইত না—যে অবস্থা মহর্ষি প্রত্যক্ষ করেন। আর আজ, চল্লিশ বৎসর পরের এই ঘটনা, কেশবচন্দ্রের এই উভাম—ইহার প্রকৃতিই স্বতন্ত্র। ঈশ্বরের গৃহের নাম ব্রহ্মানির, সেই মনিরের উপাসনা জাগ্রৎ উপাসনা, সেখানে ভারতবর্ষের সকল জাতি, সকল সম্প্রদায় মিলিত হইয়া এক ঈশ্বরের উপাসনায় রত হইবে—এমন উদার চিন্তা নিশ্চয়ই রামমোহনের অন্থগামীদের চিত্তকে সেদিন—সেই ১৮২৯ গ্রীষ্টাব্দের স্মরণীয় ঘটনার দিন—নিশ্চয়ই উদ্বেলিত করে নাই। স্বচেয়ে লক্ষ্য করিবার বিষয়, ভারতব্রীয় ব্রাক্ষমন্দিরের দারোদ্যাটন উপলক্ষে কেশবচন্দ্র রামমোহনের নাম উল্লেখ করিতে বিশ্বত হন নাই, মহর্ষির কথাও তিনি শ্রদ্ধাভরে উল্লেখ করিয়াছিলেন। বলিয়াছিলেন—''এই ছুই মহাত্মার প্রতি আমাদিগের শ্রদ্ধা যেন কখন বিলীন না হয়।"

সেইদিনই সন্ধ্যায় টাউনহলে কেশবচন্দ্ৰ বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ 'ভাবী ধর্মসমাজ' (Future Church) এবং ইহাও তাঁহার অন্যতম মূল্যবান এবং অতি স্থচিন্তিত বক্তৃতা। সেদিনও কেশবচন্দ্ৰের এই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম মধারীতি বাংলার ছোটলাট হইতে আরম্ভ করিয়া বহু সংখ্যক সম্রাপ্ত ইংরেজ উপস্থিত ছিলেন। নবপ্রতিষ্ঠিত এই ব্রহ্মমন্দিরে উপাসনা ইত্যাদি কি ভাবে অন্নষ্ঠিত হইবে তাহার উল্লেখ করিয়া কেশবচন্দ্র বলিয়াছিলেনঃ "It is of great importance to theology to harmonize conflicting opinions and hopes, and determine, honestly and dispassionately where all religious movements will most likely meet and unite in future." এই বক্তৃতায় তিনি মানবসভ্যতার ক্রমবিকাশের পটভূমিকার ভাবী ধর্মসমাজের যে রূপটি তুলিয়া ধরিয়াছিলেন তাহা আজো অনুধাবন করিবার বিষয়। ঐতিহাসিক কোনো ধর্মই সম্পূর্ণ মিধ্যা

নয়, সকল ধর্মের মৌলিক তত্ত্বের ভিতর একটি সৌসাদুগু বর্তমান রহিয়াছে, ভবিষাতের ধর্ম সকল ধর্ম হইতেই সত্য গ্রহণ করিবে, এবং সেই নবধর্মের মত হইবে ঈশ্বরের পিতৃত্ব ও সর্ব মানবের ভ্রাতৃত্ব, এবং সেই ধর্মের বাণী হইবে ভগবৎ করণা—এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র এইসব অভিমতই প্রকাশ করিলেন। ক্র্যুরের প্রতি ও মান্তুষের প্রতি প্রীতির ভিতর দিয়া ভবিস্থতের মান্ত্রুষকে এমনভাবে ধর্মসাধন করিতে হইবে যাহাতে "মানবের চরিত্রে ঈশ্বরের চরিত্র প্রতিফ্লিত হয়।" হিন্দু, মুসলমান, গ্রীষ্টান—ভাবী ধর্মসমাজের বেদীমূলে সকল জাতিই আসিয়া একদিন মিলিত হইবে—ইহাই মানবসভ্যতার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতি—এই,উদার বাণী সেদিন কেশবচন্দ্রের কণ্ঠকে আশ্রয় করিয়া উচ্চারিত হইয়াছিল। এই বক্তৃতার উপসংহারে কেশবচন্দ্র আর একটি নৃতন কথা বলিয়াছিলেন: "But the future church of India must be thoroughly national, it must be essentially an Indian church. All mankind will unite in a universal church, at the same time, it will be adapted to the peculiar circumstances of each nation, and assume a national form" এবং ইহাই ছিল সেদিন পৃথিবীর সকল সম্প্রদায়ের মান্তবের প্রতি আধুনিক ভারতের মহত্তম বাণী। কেশবচন্দ্রের নিজস্ব ধর্মমত ও বিশ্বাস কি ভাবে ক্রমশঃ অভিব্যক্তি লাভ করিতেছিল, এই বক্তৃতায় আমরা তাহার একটি স্কুস্পষ্ট ইঙ্গিত পাইতেছি।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত হওয়ার পর হইতে এই ব্রহ্মমনিরের বারোদ্বাটন পর্যন্ত এই একবৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের ধারা অনুসরণ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৬৮ এটাবের ফেব্রুয়ারি মাসের মধ্যভাগে কেশবচন্দ্র ব্রৈলোক্যনাথ সাম্যালের সমভিব্যাহারে প্রচার্যান্তায় বাহির হইলেন। এই সময়ে তিনি ব্রাহ্মধর্মে প্রবল ভক্তির ভাব আমদানী করেন। বাংলার বৈশ্ববধর্মের সিদ্ধ পীঠস্থান শান্তিপুরেই তিনি প্রথম গিয়াছিলেন। সেধানে কেশবচন্দ্রের 'ভক্তি ও শ্রীচৈতন্ত' সম্পর্কে বক্তৃতাটি সকলের মর্ম স্পর্শ করে। শান্তিপুর হইতে তিনি বোম্বাই যান। পথিমধ্যে ভাগলপুর, মুদ্দের, পাটনা, এলাহাবাদ এবং জন্মলপুরে তিনি বিভিন্ন

ব্রাহ্ম গুলীতে উপাসনা করেন ও যথারীতি ধর্মপ্রসঙ্গ আলোচনা করেন। বোম্বাইতে আসিয়া তিনি প্রার্থনা সমাজের প্রথম বাৎসরিক উৎসবে একটি বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ 'বিশ্বাস' (Faith)। ১৮৬৭ এপ্রিটাব্দে বোষাইতে প্রার্থনা সমাজ স্থাপিত হয়; ইহার উদ্দেশ্য ব্রাক্ষসমাজেরই অন্তর্রূপ। কেশবচল্র তাঁহার বক্তৃতায় বলিলেনঃ "ঈশ্বরকে সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ না করিলে, জ্ঞান কিছুই নয়। প্রার্থনা সমাজ ঈশ্বরে বিশ্বাস বিনা সহস্র প্রার্থনা করিয়াও কোনো ফললাভ করিবেন না।" একদা প্রার্থনার ভিতর দিয়া তিনি কি ভাবে ধর্মজীবন লাভ করিয়াছিলেন, জীবনের সেই গৃঢ় অভিজ্ঞতার ইতিহাস বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র যথন তাঁহার বক্তৃতার উপসংহারে বলিলেনঃ ''আমি আমার বিষয়ক যাহা সত্য বলিয়া অন্থভব করিয়াছি, সকল মানুষের সম্বন্ধে আমি তাহা সত্য বলি। আমি তোমাদিগকে নিশ্চয় করিয়া বলিতেছি, প্রার্থনাকেই ধর্মজীবনের আরম্ভ বলিয়া মনে করা উচিত। । । । । বে কোন ব্যক্তি আমার নিকটে সত্যান্বেধী হইয়া আসিয়াছে, আমি তাহার প্রশ্নের এই উত্তর দিয়াছি—'অবিশ্রান্ত প্রার্থনা কর'; ভবিশ্বতে যে কেহু আমার নিকটে পরামর্শ লইতে আসিবে, পূর্ববৎ আমি একই উত্তর দিব" — তথন সকলেই ব্ঝিল অধ্যাত্মজীবনে প্রার্থিকত্ব কত।

বোষায়ের টাউনহলে তিনি এই সময়ে 'ধর্ম ও সমাজসংশ্বার' বিষয়ে আর একটি বক্তৃতা করেন। কেশবচন্দ্রের বোষাই বক্তৃতার প্রতিধ্বনি ইংলণ্ডের সমাজে উঠিয়াছিল। লগুনের 'ডেলি টেলিগ্রাফ' এই সকল বক্তৃতা অবলম্বন করিয়া, রাজসমাজের প্রকৃত প্রভাবের বিষয় মৃক্তুক্তে স্বীকার করেন। দেখা যাইতেছে যে, রাজসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইরার পর তিন যুগ অতিক্রান্ত হইয়াছে। কিন্তু ইহার সর্বব্যাপী প্রভাব ভারতবর্ষ তথা ভারতের বাহিরে শিক্ষিতসমাজে গিয়া পড়িল তখন যথন ইহার নেতৃত্ব আসিল কেশবচন্দ্রের হন্তে। রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথের রাজসমাজ সত্যই এতদিনে যেন একটি জীবন্ত সন্তায় পরিণত হইল। এইবারের দেড়মাসব্যাপী প্রচার-যাত্রায় কেশবচন্দ্র মোট চৌলটি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। মুন্সেরে তিনি হুইবার গিয়াছিলেন; দ্বিতীয়বার এখানে 'প্রত্যাবর্তনের পর অলৌকিক ব্যাপার উপন্থিত হইল। প্রতিদিনের উপাসনা, প্রার্থনা, উপদেশে কত

অবিশ্বাসীর অবিশ্বাস বিদ্রিত হইল, কত কঠোর হান বিগলিত হইল; কত পাপীর পাপস্পৃহা তিরোহিত হইল। এইসকল দেখিয়া শুনিয়া সাধারণ লোকের এইপ্রকার বিশ্বাস জন্মিল, কেশবচন্দ্রের নিকট একবার যে গমন করিয়াছে, তাহার আর সংসারে ফিরিবার সামর্থ্য থাকে না।"

মুঙ্গেরে ভক্তি-আন্দোলনে কিছু আতিশ্যা প্রকাশ পাইয়াছিল, ইহা কেশবচন্দ্রও পরবর্তীকালে স্বীকার করিয়াছিলেন। প্রতাপচন্দ্রও ইহাকে 'uncommon devotional excitement' বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। ক্ষিত আছে, ভক্তির আতিশয়ো বহু ব্রান্ধিকা, কেশবচন্দ্রের পা ধুইয়া দিয়া, পরে তাঁহাদের স্থদীর্ঘ কেশপাশ 'দারা সেই সিক্তপদ মুছিয়া দিয়াছেন। এ ছাড়া, ভক্তগণের চরণধারণ, ভোজনাবশিষ্ট চাহিয়া খাওয়া, ব্যক্তিবিশেষের অলোকিকভাবে কেশবচন্দ্রকে দর্শন-ইত্যাদির ভিতর দিয়া মুঙ্গেরে একটি নৃতন ভাবের ভক্তি ও বিশ্বাস মিশ্রিত ভাবের প্লাবন বহিয়া গিয়াছিল। যে ত্রাহ্মধর্ম বা ত্রাহ্মসমাজকে এতদিন লোকে गत्न क्रिंच नीत्रम ज्वाबान जालांग्नात क्वा , त्मरे वाक्रममां इरेट সেদিন এই যে ভক্তির তুমুল তরঙ্গ উঠিয়াছিল, আমরা বলিব, সেদিন ইহার প্রয়োজন ছিল। ভক্তির স্নিগ্নধারায় ব্রাক্ষসমাজকে তিনি যে রূপ দিতে চাহিয়াছিলেন, বিশ্বাসের আলোকে ইহাকে যেভাবে তিনি আলোকিত করিতে চাহিয়াছিলেন, তাহা অনেকেরই নিকট 'অতিশয্য' বলিয়া মনে হইরাছিল। প্রতাপচক্র মজুমদারের কথার আমরা মুঙ্গেরের সমগ্র বিষয়টিকে একটি বিরাট জাগরণ—a great awakening বলিতে পারি। মুঙ্গেরে 'নরপূজা' হইয়াছে বলিয়া সেদিন যাঁহারা মন্তব্য করিয়াছিলেন, কেশব্চল্রের বিরুদ্ধে তাঁহাদের প্রবল যুক্তি এই ছিল যে, ইহা দারা কেশবচন্দ্র পৌতলিকতার প্রভায় দিয়াছেন। ইহাদের মধ্যে বিজয়ক্ষণ গোস্বামীই সংবাদপত্তে ঘোরতর প্রতিবাদ তুলিয়াছিলেন। কিন্তু সমগ্র বিষয়টি যাঁহারা কেশ্ব-মানসের নিরিখে বিচার করিবেন, তাঁহারাই বুঝিতে পারিবেন যে, সতাই কেশবচন্দ্র "was free from the sin of arrogating divine honours—আর তাহা যদি না হইত, তবে রামকৃষ্ণ প্রমহংসদেবের বহু পূর্বেই কেশ্বচন্দ্র 'অবতার' সাজিতে পারিতেন। এখানেও কেশবচন্দ্রকে আমরা ভুল বুঝিয়াছি।

অতঃপর ধর্মের বিশ্বজনীন বাণীকে পাশ্চাত্যজগতে বহন করিয়া লইয়া যাইবার জন্ম ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দের প্রথম ভাগে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড যাত্রা করিলেন। ভারতবর্ষের প্রতিনিধি হিসাবেই তিনি ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন, কোনো সম্প্রদায়ের প্রতিনিধি হইয়া নয়। যাইবার পূর্বে তিনি একটি প্রয়োজনীয় সমাজসংস্কারে হস্তক্ষেপ করেন এবং ফিরিয়া আসিয়া উহাকে সম্পূর্ণতা দান করেন। উহা বিবাহবিধি সম্পর্কিত সংস্কার। পরে আমরা ইহার আলোচনা করিব। রামমোহনের পর কেশবচন্দ্রই ভারতবর্ষের দ্বিতীয় প্রতিনিধিস্থানীয় ব্যক্তি যিনি প্রাচ্য-পাশ্চাত্ত্য মিলনের সেতু রচনায় সবচেয়ে বেশি উভ্তম করিয়াছিলেন এবং সবচেয়ে বেশি সফলতা লাভ করিয়াছিলেন। ইংলও যাত্রার পূর্বে টাউনহলের এক বক্তৃতায় রামমোহনের মতন কেশবচন্দ্রকেও আমরা বলিতে শুনিলাম—''ভারতবর্ষের সহিত ইংলণ্ডের সম্পর্ক ইতিহাসের তুর্ঘটনা নয়, ইহা বিধাতারই অভিপ্রেত।" কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে চলিয়াছেন, দেখিতে পাই, রামমোহনের মতন তাঁহারও খ্যাতি আগে আগে চলিয়াছে। আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের খ্যাতি তথন কম নয়। রামমোহন একা যান নাই, কেশবচন্দ্রও একা ইংলণ্ডে যাইলেন না, তাঁহার সঙ্গে আরো পাঁচজন গিয়াছিলেন—প্রসন্মুমার সেন, আনন্দমোহন ক্সু, গোপালচক্র রায়, রাখালদাস রায় ও কৃঞ্ধন ঘোষ। শেষোক্ত ব্যক্তি ছিলেন রাজনারায়ণ বস্থর জ্যেষ্ঠ জামাতা এবং উত্তরকালে ইনিই খ্রীঅরবিন্দের পিতা। প্রসন্ন-কুমার গিয়াছিলেন কেশবচন্দ্রের শরীবরক্ষী হিসাবে। রামমোহন ইংলও হইতে কেরেন নাই; কেশবচন্দ্রেও মনে আশস্কা ছিল হয়ত তিনিও আর ফিরিয়া আসিবেন না। তাই য়ুরোপযাত্রার পূর্বে তিনি আচার্যের প্রতীকগুলি প্রতাপচন্দ্রের হত্তে সমর্পণ করিয়া যান এবং ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ কি ভাবে চলিবে, প্রচারকগণ কি ভাবে চলিবেন, এইসব বিষয়ে ভাঁহাকে যথায়থ নির্দেশ ও দিয়া গিয়াছিলেন।

১৫ই কেব্রুয়ারি রওনা হইয়া ২১শে মার্চ অপরাক্তে কেশবচন্দ্র লণ্ডনে

আসিয়া পৌছাইলেন। তাঁহাকে সেদিন অভ্যর্থনা করিবার জন্ম টেশনে উপস্থিত ছিলেন, সুরেজুনাথ, বি. এল. গুপু ও রমেশচলু দিও। লণ্ডনে উপস্থিত হইয়া তিনি প্রথমে কৃষ্ণগোবিন্দ গুপ্তের বাসায় উঠিয়াছিলেন। স্রেন্দ্রনাথ,রমেশচন্দ্র, বিহারীলাল ও কৃষ্ণগোবিন্দ—ইংহারা চারজনেই সিবিল সার্ভিস পরীক্ষা দিবার জন্ম সে সময়ে লণ্ডনে ছিলেন। ইংহারাই বাংলার দ্বিতীয় দলের সিবিলিয়ান। শুধু ধর্মপ্রচার করিবার উদ্দেশ্যেই কেশবচন্দ্র ইংলও যান নাই। "এদেশের ম্থার্থ অবস্থা কি, এই অবস্থা পরিবর্তন জন্ম গভর্ণমেণ্ট কি কি উপায় অবলম্বন করিয়াছেন, কোন্ কোন্ উপায় এখনও অবলম্বিত হয় নাই, কি হইলে এ-দেশের অবহা উন্নত হইতে পারে"—এইসব উদ্দেশ্য লইয়াই তিনি ইংলওে গিয়াছিলেন। রামমোহনও তাহাই করিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে তিনি ছয়মাস ছিলেন এবং এই ছয় মাসে তিনি সেধানে কি কি কার্য করিয়াছিলেন তাহার সবিস্তার উল্লেখ আমাদের কাহিনীর পক্ষে নিপ্রাজন। আমরা শুধু এখানে তাঁহার কর্মজীবনের এই প্রায়ের প্রধান ঘটনাগুলির উল্লেখ করিব। প্রথম মাসটি বিভিন্ন ব্যক্তির সহিত আলাপ-পরিচয়েই কাটিয়া গেল। ভারতবর্ষে থাকিতে পত্রযোগে বাঁহাদের সহিত তিনি ইতিপূর্বেই পরিচিত হইয়াছিলেন, সেই মিস কলেট, মিস ফ্রান্সেস কব, এবং ফ্রান্সিস নিউম্যান প্রভৃতি একেশ্বরবাদী পুরাতন বন্ধুদিগের সহিতই কেশবচন্দ্র সর্বাগ্রে সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। তাঁহার অন্তরাগী ও ঘনিষ্ঠ বন্ধু লর্ড জন লরেন্স (ভূতপূর্ব গভর্ণর-জেনারেল) স্বয়ং আসিয়া কেশবচন্দ্রের সহিত সাক্ষাৎ করিয়া গেলেন ও লগুনের বিছৎসমাজে তিনিই ব্লানন্দ-পাদকে সেদিন বিশেষভাবে পরিচিত করিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন ও মাইকেলের পর ইংলণ্ডের মনীধী সমাজে কেশবচন্দ্রই সেদিন বিপুলভাবে গৃহীত হইয়াছিলেন।

ভারতবর্ষে থাকিতেই কেশবচন্দ্রের মনীষা, পাণ্ডিত্য ও বাগ্মিতার কথা সমগ্র পাশ্চাত্তা ভূথণ্ডে—যুরোপ ও আমেরিকায়—প্রচারিত হইয়াছিল। তাই তিনি ইংলণ্ড যাইবেন শুনিয়াই ইংলণ্ডের বহু বিশিপ্ত ব্যক্তি তাঁহাকে সাদর আমন্ত্রণ ও অভ্যর্থনা জানাইয়াছিলেন। যে ছয় মাসকাল কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে ছিলেন সেখানে তিনি কি ভাবে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন, তাহার আয়ুপূর্বিক

বিবরণ তাঁহার কোনো কোনো জীবনচরিতকার লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। ইংলণ্ডের মাটিতে দাঁড়াইয়াও সেদিন কেশবচন্দ্র বলিতে পারিয়াছিলেন— 'প্রাচীন সভ্যতা, ধর্ম এবং জ্ঞানে ভারত জগতের শ্রেষ্ঠ দেশ।" ইহার পচিশ বংসর পরে লণ্ডনে আসিয়া স্বামী বিবেকানন্দ কেশবচন্দ্রের এই কথার প্রতি-ধ্বনি তুলিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের এক জীবনীকার (গিরিশচন্দ্র নাগ) লিখিয়াছেনঃ ''বিলাতে বিভিন্ন স্থানে প্রদত্ত তাঁহার বক্তৃতা, উপাসনার সঙ্গে উপদেশ ও কাৰ্যাবলী হইতে স্পষ্ট প্ৰতীয়মান হইবে কেশবচন্দ্ৰ শুধু শিক্ষা লাভ করিতে বিলাত যান নাই, শিখাইতেও গিয়াছিলেন। মনে হয়, এাই-জগতে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার, জড়বাদী খ্রীষ্টাত্তরদের সন্মুখে প্রাচ্য কৃষ্টি, নীতি ও আধ্যাত্মিকতার মহিমা বর্ণন ও সেই সঙ্গে এটিধর্মের ও এটিয়ি জীবনের মহৎ-গুণ ও কার্যাবলী সম্বন্ধে অভিজ্ঞতা অর্জন এবং শিক্ষিত ইংরেজদিণের নিকট ভারতের অভাব-অভিযোগ জ্ঞাপন—এইসব ছিল তাঁহার বিলাত যাত্রার মুখ্য উদ্দেশ্য। এই উপায়ে তিনি ভারত ও ইংলণ্ডের ভিতর ত্রাতৃত্বের ও আধ্যাত্মিকার একটি সংযোগ স্থাপনেরও চেষ্টা করিয়াছিলেন। সে চেষ্টা বিফল হয় নাই।'' ইংলণ্ডে সেদিন কেশবচন্দ্র যে কার্যের স্থচনা করিয়া আসিয়াছিলেন, পরবর্তীকালে তাহাকেই বিবেকানন, ব্রহ্মবান্ধব, বিপিনচন্দ্র এবং রবীন্দ্রনাথ প্রভৃতি পরম সার্থকতার পথে লইয়া গিয়াছিলেন।

তাঁহার জীবনেতিহাস হইতে আমরা জানিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র ইংলও ও স্কটল্যাওের চৌদটি প্রধান শহরে গিয়াছিলেন। যে ছয় মাসকাল তিনি সেদেশে ছিলেন, সেই সময়ের মধ্যে সত্তরটি জনসভায় প্রায় চল্লিশ হাজার লোকের নিকট বিভিন্ন বিষয়ে তিনি প্রায় শতাবধি বক্তৃতা দিয়াছিলেন। শুধু বক্তৃতা ? রামমোহনের মতন তিনিও সেখানকার কোনো কোনো ভজনালয়ে বেদীতে বিসয়া উপাসনা করিয়া উপদেশ দিয়াছেন। ইংলওে পৌছিবার অল্লদিনের মধ্যেই পোর্টল্যাও খ্রীটের গির্জায় ডাক্তার মার্টিনোর স্থলে কেশবচন্দ্র ধর্মোপদেশ দিয়াছিলেন। আধুনিক ভারতবর্ষের আর কোনো ব্যক্তি আজ পর্যন্ত এই সম্মান লাভ করিতে পারেন নাই। ইংলওে তিনি সেখানকার যেসব বিখ্যাত ব্যক্তি ও মহিলাদের সহিত পরিচিত হইয়া তাঁহাদের বন্ধুত্ব ও শ্রদ্ধা লাভ করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে জন ই, রার্ট মিল, প্রসিদ্ধ প্রাচ্যবিচ্চার্ণব গোল্ডস্টাকার, গ্লাডটোন, লর্ড লরেন, ডিউক অব আরগাইল (ইনি তথন ভারতসচিব ছিলেন), মিস মেরি কার্পেণ্টার, লর্ভ স্থাফ্টস বেরি, অধ্যাপক নিউম্যান, ডক্টর জেমস মার্টিনো, মিস সোফিয়া ডবসন কলেট, অধ্যাপক ম্যাক্সমূলার, ওয়েষ্টমিনিষ্টার গিজার ধর্মযাজক ডিন ই্যানলি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। জ্ঞানবৃদ্ধ ম্যাক্সমূলারের সহিত স্বামী বিবেকানন্দেরও সাকাৎ হইয়াছিল। ধর্মপিতামহ রামমোহনের সমাধিক্ষেত্র দেখিবার জন্ম কেশবচন্দ্র ব্রিষ্টলেও একবার আসিয়াছিলেন। সেধানে তিনি মেরি কার্পেন্টারের গৃহে আতিথ্য গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই মহিয়সী নারীর নিকট ভারতবাসী চিরদিন কৃতজ্ঞ থাকিবে। রামমোহনের মৃত্যুর সময়ে ইনিই তাঁহার পরিচর্যা করিয়াছিলেন এবং The Last Days in England of Raja Rammohun Roy নামক গ্রন্থ লিখিয়া, তিনি তাঁহার ভারতপ্রীতির পরিচয় দিয়াছেন। ১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দে তিনি ভারতবর্ষে আসিয়া কেশবচল্রের সহিত সর্বপ্রথম পরিচিত হইয়া-ছিলেন। শুর সৈয়দ আহমদ তখন লণ্ডনে। কেশবচল্রের সহিত তাঁহার ইতিপূর্বে কাশীতে আলাপ হইয়াছিল। তিনি লণ্ডনে আসিয়াছেন শুনিয়া স্তার সৈয়দ একদিন কেশবচল্রের সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন।

বাল্যাবিধি কেশবচন্দ্রের অসাধারণ শেক্সপিয়ার-প্রীতি ছিল। ছাত্রজীবনে তিনি অত্যন্ত যত্নের সহিত শেক্সপিয়ার পাঠ করিয়াছিলেন, তাঁহার নাটকের অভিনয় করিয়াছিলেন। তাই ইংলণ্ডে আসিয়া তিনি ষ্ট্রাটফোর্ড-অন-য়াভন' দেখিতে বিশ্বত হন নাই। তাঁহার অনেক বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র শেক্সপিয়ার হইতে উদ্ধৃতি দিতেন এবং প্রায়ই এই প্রবচনটি আওড়াইতেনঃ "য়াহার হাতে বাইবেল ও শেক্সপিয়ার আছে, সে পৃথিবীর অনেক উপ্পের্ব।" প্রসন্ধতঃ উল্লেখযোগ্য যে মহারাণী ভিক্টোরিয়া কেশবচন্দ্রকে তাঁহার ওসবর্ণ প্রাসাদে সাদরে অভ্যর্থনা করেন ও তাঁহার সহিত ভারতবর্ষ ও স্ত্রীশিক্ষা প্রভৃতি বিষয়ে আলাপ করিয়া অত্যন্ত প্রীতিলাভ করেন। প্রিন্স হারকানাথ ঠাকুরও একদা মহারাণী কর্তৃক এমনি সাদরে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন। মোট কথা, 'ইংলণ্ডে থাকাকালে কেশবচন্দ্র যেখানে যে সমাজে গিয়াছেন সেখানেই ইংলণ্ডবাসীদের অপরিমেয় শ্রদ্ধা ও প্রীতি লক্ষ্য করিয়াছেন। ইহাবলা যাইতে

পারে যে, রাজা রামমোহনের মত কেশবচক্রও রাজদরবারে, অভিজাতদলের সংসর্গে, দার্শনিক ও সাহিত্যিকদের সমাজে, ধর্মবাজকমণ্ডলীতে, উপাসনা গুহে, বিভামন্দিরে ও সম্রান্ত পরিবারে", ভারতের একজন বিশিষ্ট সম্রান্ত প্রতিনিধিরতে দাঁড়াইয়া সর্বক্ষেত্রেই সম্বর্ধিত ও অভিনন্দিত হইয়াছিলেন। প্রকাশ্য জনসভা ভিন্ন, বহু সভাসমিতেও তিনি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। প্রবাসকালের একটি দিনও কেশবচল্র বুথা যাইতে দেন নাই। ২৮শে এপ্রিল তারিখের সন্ধ্যায় ষ্ট্যানফোর্ড ষ্ট্রীটের চ্যাপেলে তিনি একটি ব্জৃতা দিলেন। বক্তার বিষয়—The Book of Life এবং সেই বক্তায় তিনি यथन विनात-"Asia has something to do for Europe, and Europe for Asia, unless the two continents unite, through their best representatives, England and India, their true welfare cannot be accomplished. Each has a mission to fulfil towards the other," তখন সকলেই কেশবচন্দ্রের চিন্তার উদারতা ও দৃষ্টির প্রসারতা উপলব্ধি করিয়া বিশ্বিত হইল। এখানেও সেই Absolute Religion—The Fatherhood of God and the Brotherhood of Man-এর উদারবাণী তিনি ঘোষণা করিলেন।

ইংলণ্ডে কেশবচন্দ্র যতগুলি বক্তৃতা দিয়াছিলেন সেগুলির মধ্যে মেট্রো-পলিটান টেবার্ণকলে প্রদত্ত ২৪শে মে তারিখের বক্তৃতাটি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। সেই বক্তৃতার বিষয় ছিল: England's duties to India এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বক্তৃতাবলীর মধ্যে এটি অন্তৃত্য। এই বক্তৃতাটি কেশবচন্দ্রের স্বদেশপ্রীতি, রাষ্ট্রনৈতিক দ্রদর্শিতা ও স্বাধীনচিত্ততার একটি আশ্চর্য নিদর্শন। সেই সভায় তিনি ভারতের প্রতিনিধিরূপেই দাঁড়াইয়া ভারতের দাবী যে ভাবে এবং যে ভাষার ব্যক্ত করিয়াছিলেন, তাহা তাঁহার পূর্বস্থরী রামমোহনের কথাই শ্বরণ করাইয়া দেয়। রামমোহনের জীবনাদর্শের এই দিকটি দেবেন্দ্রনাথ অপেক্ষা কেশবচন্দ্রের কর্মে ও চিন্তায় সমধিক পরিক্ষ্ট হইয়াছে। সেদিন সভাপতি ছিলেন লর্ড লরেন্স। "বহুসংখ্যক শ্রোত্বর্নে গৃহ পূর্ণ হয়।" উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে শুর সৈয়দ আহম্মদ ছিলেন একজন। এই বক্তৃতাটি স্ক্রিন্তিত এবং স্ক্রীর্ঘ ছিল। সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতাটি

ভারতবর্ষ ও ইংলণ্ডে তুমুল চাঞ্চল্যের স্ষ্টি করিয়াছিল। প্রতাপচন্দ্র এই বক্তৃতাটিকে 'critical and national' বলিয়া তাঁহার কেশব-জীবনী গ্রন্থে উল্লেখ করিয়াছেন। ভারতশাসন ব্যাপারে ইংলণ্ডের প্রকৃত ভূমিকাটি তিনি ইতিহাসের পটভূমিকায় এমন স্থন্দরভাবে সকলের সন্মুথে সেদিন তুলিয়া ধরিয়াছিলেন যে তাহার তুলনা নাই। শিক্ষার কথাটিই তিনি বিশেষভাবে আলোচনা করিয়া, বলিয়াছিলেনঃ 'ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের প্রথম কর্তব্য শিক্ষাকার্যের আরো উৎকর্ষসাধন করা, আরো বিস্তৃত করা।'' কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দে; আর মাত্র তাহার যোল বংসর পূর্বে অর্থাৎ ১৮৫৪ খ্রীষ্টাব্দে বাংলা দেশে প্রকৃতভাবে শিক্ষা আরম্ভ হইয়াছে। এই স্থদীর্ঘকালের মধ্যে, কেশবচন্দ্র বলিলেন, বাংলাদেশে ৩২৮ জনের মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষালাভ করে। মধ্যবিত্তশ্রেণী শিক্ষালাভের স্থযোগ হইতে আজো বঞ্চিত রহিয়াছে, এই বলিয়া তিনি বিটিশ গভর্ণমেণ্টকে ভারতে তাঁহাদের শিক্ষানীতির ব্যর্থতা স্মরণ করাইয়া দিয়াছিলেন। এই বক্তৃতায় তিনি ভারতে স্ত্রী-শিক্ষার বিষয়টিও আলোচনা করিয়া ব্লিয়াছিলেন—"গভর্ণমেণ্ট ভারতের নারীগণ্কে যদি শিক্ষা না দেন, তাহা হইলে শিক্ষাকার্য অপূর্ণ থাকিবে। ভারতকে শিক্ষিতা মাতা ना मिलन, जावी वः भवतम्ब कूमः कावित रख रहेर पूक कवा वाहर পারিবে না।" প্রসন্ধতঃ ইহা উল্লেখ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটির প্রতিক্রিয়া ভারতবর্ষের ইংরেজ মহলে এমনই হইয়াছিল যে তাঁহারা তাঁহার প্রতি অত্যন্ত বিরূপ হন; বোম্বাই গেজেটে এই সম্পর্কে একথানি পত্র পর্যন্ত প্রকাশিত হইয়াছিল। ঐ পত্রে এমন কথা বলা হইয়াছিল যে, ''যদি কোনো একজন দেশীয় লোক কেশবচন্দ্র সেনের ঐ বক্তৃতাটি আবৃত্তি করেন, তাঁহাকে চাবুক মারা হইবে।"

কেশবচন্দ্রের England's duties to India বক্তাটি আধুনিক ভারতবর্ধের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ দলিল বলিয়া বিবেচিত হইবে। প্রকাশ্য জনসভায়—যে সভার সভাপতি একজন ভূতপূর্ব প্রধান রাজপুরুষ—দাঁড়াইয়া—"you hold India on trust and you have no right to say that you will use its property, its riches or its

resources, or any of the privileges which God has given you, simply for the purpose of your own selfish aggrandisement and enjoyment.'' সোজাস্থজি এই কথা বলা, এক রামমোহন ভিন্ন অন্ত কোনো ভারতীয়ের সাহসে সেদিন কুলাইত কি না সন্দেহ। কেশবচন্দ্রের এই নিভীকতা তাঁহার চরিত্রকে বিশেষ ভাবেই গৌরবমণ্ডিত করিয়াছে। এই বক্তৃতায় তিনি এই প্রয়োজনীয় বিষয়গুলির প্রতি ব্রিটিশ গভর্ণমেন্টের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতে চাহিয়াছিলেন, যথাঃ—(১) ভারতবর্ষে রেলওয়ে, টেলিগ্রাফ, জলসেচন প্রভৃতির উন্নতি ছাড়াও দেশের সমস্ত লোককে জ্ঞানে, ধর্মে ও নীতিতে উন্নত করিয়া তুলিতে হইবে; (২) স্ত্রীলোকদিগের ভিতর ধর্ম, নীতি, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রভৃতি সকল বিষয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে, কিন্তু তাই বলিয়া তাহাদিগকে আচার-আচরণ বা পোষাক-পরিচ্ছদে কিছুতেই denationalise করা চলিবে না; (৩) দেশীয় ভাষার মাধ্যমে সেই শিক্ষার বিস্তার করিতে হইবে; (৪) ভারতে জনমতের বিকাশ ও গঠনের উদ্দেশ্যে সংবাদপত্র প্রকাশের সকল রকম স্থযোগ-স্থবিধা দিতে হইবে; (৫) চিরস্থারী বন্দোবস্তের সর্তান্ত্র্যায়ী জমিদার ও প্রজাদিগকে অতিরিক্ত কর্তার হইতে মুক্ত করিয়া প্রত্যেক ব্যক্তিকে স্থবিধা দিতে হইবে; (৬) শিকিত দেশীয় লোকদিগকে উচ্চ সরকারী কার্যে নিয়োগ করিতে হইবে, (৭) বিদেশে গিয়া ভারতীয়গণ যাহাতে উচ্চ শিক্ষা লাভ করিতে পারে তাহার জন্ম বৃত্তিদান প্রভৃতির দারা ছাত্রদের সহায়তা করিতে হইবে; (৮) মৃত্য ও অহিফেন প্রভৃতি মাদক দ্রব্যের ব্যবসা দেশ হইতে উঠাইয়া দিবার জন্ম আইন প্রণয়ন করিতে হইবে, এবং (৯) উদ্ধতস্বভাব ও চরিত্রহীন ইংরেজরা ভারতে আসিয়া দেশীয় লোকের প্রতি যেসব ঘুণ্য ও নৃশংস অত্যাচার করে তাহা বন্ধ করিতে হইবে এবং সেই উদ্দেশ্যে চরিত্রবান ও সংকর্মচারীদিগকে ভারতে প্রেরণ করিতে হইবে। ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দের পর হইতে ভারতশাসন ব্যাপারে ইংরেজের প্রবর্তিত বিভিন্ন নীতিগুলি যদি আমরা একবার পর্যালোচনা করি, তাহা হইলে দেখিতে পাইব যে সেইসব নীতি বহুলাংশেই কেশবচল্রের এই একটি ব্জৃতার দার। প্রভাবিত হইয়াছিল।

ইহার পরও কি আমরা বলিব কেশবচন্দ্র শুধু একজন উচ্ছ্যাসপ্রবণ ব্যক্তি ছিলেন ? এমন বাস্তবদৃষ্টিসম্পন্ন মান্ত্র উনিশ শতকের ভারতবর্ষে রাম-মোহনের পর তৃতীয় আর কেহ ছিলেন না।

ইংলণ্ডে কেশবচন্দ্রের বক্ততার প্রভাব সম্পর্কে পরবর্তীকালে অক্সফোর্ড, गानिक होत कल्ला ज्याक (ज. रहेलिन कार्लिकोत विनयाहिलन-"Never again has England heard from the East a voice like that of Keshub Chandra Sen" এবং ইহা যে অত্যক্তি নয় তাহা, তাঁহার পরে বাঁহারা ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন তাঁহারাই একবাক্যে স্বীকার করিয়াছেন। ছয় মাসে তিনি যেন ছয় বৎসরের কাজ করিয়া আসিয়া-ছিলেন; মিস কার্পেণ্টার ইহার সাক্ষ্য দিয়াছেন এবং ভারতবর্ষের পুরবর্তীকালের ইতিহাসও সেই সাক্ষ্য অভ্রান্তভাবে বহন করে। ইংলণ্ডের মাটিতে দাঁড়াইয়া ভারতের দাবীকে এমন বলিষ্ঠ কণ্ঠে ইতিপূর্বে আর কেই তলিয়া ধরিতে পারে নাই, তাঁহার পরেও কেহ পারিয়াছেন কি না সন্দেহ। ইংলণ্ড হইতে বিদায়ের প্রাক্কালে রেভারেণ্ড ডাব্লিউ. এইচ্. চ্যানিংকে কেশব-চল্র যে পত্রথানি লিখিয়াছিলেন তাহা এই প্রসঙ্গে স্মরণযোগ্য। সেই পত্রে কেশবচন্দ্র যেন তাঁহার মনের কথাটি খুলিয়া বলিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে আসিয়া সকল শ্রেণীর লোকের সহিত ঘনিষ্ঠভাবে মিলিয়া মিশিয়া কেশবচন্দ্রের ইহাই দ্চবিশ্বাস হইয়াছিল যে—"The East and West will unite—such is God's will." ইংলণ্ডের এমন কোনো কাগজ ছিল না, যাহাতে কেশবচন্দ্রের ইংলণ্ডবাসের কার্যাবলীর বিশদ বিবরণ, তাঁহার বক্তৃতার রিপোর্ট প্রকাশিত না হইত। ইংলতে সেদিন কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই সেথানকার জনচিত্তকে গভীরভাবে আকৃষ্ট করিয়াছিল। আবার বলি, সে-বক্তৃতা শূন্তগর্ভ কথার তুবড়ি নয়, ভাবগর্ভ চিন্তার ঘূর্লভ সম্পদ। 'কেশ্ব-চরিত' গ্রন্থের লেখক সত্যই লিখিয়াছেনঃ "কেশবকঠে বেদমাতা বাগেদবী নিত্য বিরাজ করিতেন। যেমন মধুর গম্ভীর স্থশাব্য স্পষ্ট স্বর, তেমনি প্রত্যাদিষ্ট মহান্ অর্থযুক্ত ভাবময়ী কথা । ... যখন যেখানে যাহা কিছু তিনি বলিতেন, তাহার ভিতর কিছু না কিছু নৃতন ভাব থাকিত।" গ্লাডষ্ঠোন ও ডিজরেলির দেশের লোকেরা পর্যন্ত এমন অলোকিক বাগ্মিতা কথনো প্রত্যক্ষ করে নাই।

তাই বুঝি সেদিন লণ্ডনের Punch কাগজ লিখিয়াছিল ঃ
"Who among all living men
Is this Keshub Chunder Sen?"

বস্তুতঃ কেশবচন্দ্রের ইংল্ণ প্রবাদের গৌরব ও সার্থকতা সম্যকরূপে বুঝিতে হইলে তাঁহার Lectures in England বৃইখানি প্রত্যেকের অভিনিবেশ সহকারে পাঠ করা উচিত। একজন বাঙালি সন্তান পাশ্চাত্ত্য সভ্যতার কেন্দ্রন্থানে গিয়া কী অনিন্দ্য ও বিশুদ্ধ ইংরেজি ভাষায় বক্তৃতা मिलन, यांश अनिया जातक हैश्त्रां विश्विष्ठ हरें विश्विष्ठ , त्म श्रीतिष्ठ । জানিতে হইলে এই বইখানি একবার পাঠ করিতে হয়। কিন্তু কেশ্বচন্দ্র শুধু কি তাঁহার অসাধারণ বাগ্মিতার দারাই ইংলণ্ডের চিত্তলোক জয় করিয়াছিলেন ? যথন আমরা তাঁহার সেই সেণ্ট জেমদ্ হলে প্রদত্ত এীষ্ট ও খ্রীষ্টধর্ম সম্পর্কিত প্রসিদ্ধ বক্তৃতাটি (২৮ মে, ১৮৭০) স্মরণ করি, তথনই আমরা বুঝিতে পারি যে, পাণ্ডিত্যের সহিত আধ্যাত্মিকতার সমাবেশ না ঘটিলে শিক্ষিত ও ধর্মতত্ত্বজ্ঞ সহস্র সহস্র গ্রীষ্টানদের মধ্যে দাঁড়াইয়া গ্রীষ্ট ও এিষ্টধর্মের উপর একজন ভারতবাসীর পক্ষে এমন নৃত্ন <mark>আলোকসম্পাত ক</mark>রা আদৌ সম্ভব ছিল না। কেশবচন্দ্রের পূর্বে কোনো ইংরেজ খ্রীষ্টান ধর্মযাজকও খ্রীষ্টধর্ম এবং খ্রীষ্টের জীবনাদর্শের এমন মর্মজ্ঞ ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ করিতে পারেন নাই—এ কথা ডাঃ মার্টিনো প্রমুখ বিশিষ্ট ইংরেজ পাদরিগণই স্বীকার করিয়াছেন। কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটি সম্পর্কে মন্তব্য করিয়া বিখ্যাত Spectator পত্ৰিকা লিখিয়াছিলঃ "সেণ্ট জেমস হলে গত কেশবচন্দ্র সেন এক অনস্তসাধারণ রকমের বক্তৃতা করিয়াছেন।''

কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্বকীয়তা ও মহত্ব এইখানেই।

এইবার সমাজ-সংস্কারক কেশবচন্দ্রের কথা বলিব।

তাঁহার প্রতিভা ও ব্যক্তিষের পরিপূর্ণ পরিচয় আছে তাঁহার বিভিন্ন সংস্কার-প্রয়াসের মধ্যে। ইহার সমাক আলোচনা প্রয়োজন। রামমোহন ও বিভাসাগরের পর কেশবচন্দ্রই আধুনিক ভারতবর্ষের অক্তম সমাজ-সংস্কারক। ইংলণ্ডে থাকিবার সময় তিনি সেই দেশের জনহিতকর বিবিধ প্রচেষ্টা ও প্রতিষ্ঠান স্বয়ং প্রত্যক্ষ করিয়া বিপুল অভিজ্ঞতা অর্জন করিয়া-ছিলেন। স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া সেই অভিজ্ঞতা এইবার তিনি বাস্তবে রূপায়িত করিতে সচেষ্ট হইলেন এবং অত্যন্ত কিপ্রতার সহিতই অগ্রসর হুইলেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি। "Keshab was not the man to let the grass grow under his feet"—এবং তাঁহার কর্ম-জীবনের ধারা যাঁহারা গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছেন তাঁহারাই ব্ঝিবেন যে, তিনি ভাবসর্বস্থ বা বাকসর্বস্থ মানুষ ছিলেন না; একটা যুগের চিন্তা ও চেতনা পূর্বস্থরিদের চিন্তা ও চেতনার ভিতর দিয়া তাঁহার মধ্যে আশ্চর্যভাবেই স্ঞারিত হইরাছিল। তাই দেখিতে পাই, কর্মজীবনের আরম্ভকাল হইতে তিনি তাঁহার চারিদিকে একটি প্রচণ্ড কর্মের প্রবাহ স্বষ্টি করিতে পারিয়া-ছিলেন এবং অনুগামী ও সহচরদের মধ্যেই তিনি জাগাইয়া তুলিতেন প্রবল কর্মস্প্রা। ইংলও হইতে তিনি পাঁচ দফা কর্মস্টী লইয়া ফিরিয়াছিলেন এবং নুবপ্রতিষ্ঠিত 'ভারতসংস্কার সভা'র (Indian Reforms Association) ভিতর দিয়া তিনি সেই কার্যস্কীকে রূপ দিতে চাহিলেন। লক্ষ্য করিবার বিষয়, কেশবচন্দ্রের সকল কার্য, সকল চিন্তার কেন্দ্র ভারতবর্ষ; কাগজ বাহির করিলেন, নাম দিলেন—'ইণ্ডিয়ান মিরার'; নূতন সমাজ স্থাপন করিলেন, নাম দিলেন 'ভারতব্যীয় ব্রাক্ষসমাজ'; নৃতন সমিতি গঠন করিলেন, নাম দিলেন 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মস এ্যাসোসিয়েসন'। তাঁহার नगनामशिक मनीविरातत मर्पा थहे नर्वजातजीशताथ वितल हिल विलालहे হয়; ইহার সবচেয়ে বড়ো দৃষ্টান্ত কেশবের সমসাময়িক ও সমবয়সী বৃদ্ধিমচন্দ্র ।

কেশবচল্রের সংস্কার-প্রয়াসের কথা বলিবার আগে, ইংল্ড হইতে ফিরিবার পর তিনি কি ভাবে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন, সংক্ষেপে তাহার উল্লেখ করিব। সেই যে লণ্ডনে তিনি 'ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের কর্তবা' বিষয়ে বকৃতা দিয়াছিলেন, সেই বকৃতা ভারতের ইংরেজ-রাজপুরুষদের মনঃপৃত হয় নাই, সে-কথা পূর্বেই বলিয়াছি। ইংলণ্ডে তিনি রাজনৈতিক কোনো ভাষণ দেন নাই, ''কিন্তু তাঁহার স্বভাবসিদ্ধ গভীর দেশপ্রেম তাঁহাকে ভারতের ছঃখদারিদ্যপূর্ণ ব্যথার কথা এবং সেই সঙ্গে ভারতে ইংরেজের কুশাসনের ক্থা ইংলণ্ডের শিক্ষিত জনসমাজের সন্মুখে উপস্থাপিত করিতে অন্মুপ্রাণিত করিয়াছিল।" বলা বাহল্য, তাঁহার সেই সব উক্তি এখানকার শাসকবৃদ্দ ও ব্যবসায়ী ইংরেজদের প্রবল বিক্ষোভের কারণ হইয়াছিল। ইঁহারা কিছু-<mark>কালের জন্ম 'ইণ্ডিয়ান মিরার' বর্জন করিয়াছিলেন। তারপর কেশবচন্দ্র যথন</mark> ইংলণ্ড হইতে বোম্বাইয়ে পৌছাইলেন, তখন সেধানে তাঁহাকে এক জনসভায় বিপুলভাবে অভ্যর্থনা করিবার আয়োজন করা হইয়াছিল; সেই সভায় যাহাতে কোনো ইংরেজ যোগদান না করে, তাহার জন্ম ইংরেজ-পরিচালিত একটি পত্রিকায় জোর বিরুদ্ধপ্রচার পর্যন্ত চলিয়াছিল। কেশব ইহা জানিতে পারিয়াছিলেন। বোম্বাইয়ের অভ্যর্থনা সভায় দাঁড়াইয়া দৃপ্তকণ্ঠে তিনি তাই वनित्न : "If England decides to rule India in the interest of Manchester and mercantile people of England only and not to the interest of Indian people, then I say — perish British rule this very moment." উনবিংশ শতকের ভারতে এমন কথা বলিবার ত্বংসাহস সেদিন আর কাহারো ছিল না—বিংশ শতকেই বা এই কথা বলিবার সাহস একমাত্র স্থভাষচল্র ভিন্ন আর কে দেখাইতে পারিয়াছেন ?

ইংলণ্ডের হৃদয় জয় করিয়। কেশবচন্দ্র ভারতে ফিরিলেন। ২০শে অক্টোবর তিনি কলিকাভায় পৌছিলেন। পরদিন সঙ্গতে তিনি বন্ধুগণের সহিত মিলিত হইলেন এবং তাঁহার ইংলণ্ড ভ্রমণের অভিজ্ঞতার সার কথা হিসাবে বলিলেন—"কার্য এবং আধ্যান্মিকতা (spirituality and practical work)—এই উভয়ের যোগে জগতের পরিত্রাণ।…পশ্চিমের সহিত যোগবন্ধন করিতে না পারিলে, আমাদিগের পূর্ণ উন্নতি লাভ হইবে না। আমাদের যে সকল গুণ আছে, তাহা রক্ষা না করিয়া, পশ্চিমের গুণ ধারণ করিলে, জনকয়েকের সাহেব সাজা আর চৌরিঙ্গতে থাকা—ইংলও গমনের এই ফল হইবে। আবার ভ্রান্ত স্বদেশপ্রিয়তা দেখাইয়া কেবল আপনাদিগের সীমায় বদ্ধ থাকিলে, অনেক সদ্গুণে বঞ্চিত হইতে হইবে। আমাদের জীবনে পূর্ব পশ্চিম উভয় দেশীয় ভাবের সামঞ্জস্ত সাধন করিতে रहेत्।...we must have the heart of the Rishi and the hand of the Englishman." ইহার বহুকাল পরে বিবেকানন ঠিক এই কথার প্রতিধ্বনি তুলিয়া ভারতবাসীর চিত্ত জয় করেন। ইহার তিন দিন পরে বেল্ঘরিয়াতে জয়গোপাল সেনের বাগানে কেশবচন্দ্রকে প্রকাশ্যে সম্বর্ধনা করা হয়। কয়েকদিন পরে ব্রাহ্মিকাগণ্ও তাঁহাকে একখানি অভিনন্দন পত্র প্রদান করেন। তাঁহার সম্বর্ধনা শুধু বান্ধদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল-না। দারকানাথ মিত্র, মহেল্রলাল সরকার, মহারাজা ষতীল্রমোহন, রুঞ্চাস পাল, দিগম্ব মিত্র প্রভৃতি তৎকালীন কলিকাতার প্রসিদ্ধ সকল ব্যক্তিই কেশবচন্দ্রকে তাঁহাদের আন্তরিক প্রীতি জানাইয়াছিলেন।

## ১৮৭০। ২রা নভেম্বর।

ভারত সংস্কার সভা—Indian Reform Association—স্থাপিত হইল।
উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের ইতিহাসে ইহা একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ
ঘটনা। এমন বৃহৎ কর্ম-সংস্থা এই শতাব্দীতে এই প্রথম। সিপাহীযুদ্ধের
পরবর্তী একটি যুগ সমাজ-সংস্কারের দিক দিয়া বিশেষ উল্লেখযোগ্য নয়।
রামমোহন ও বিভাসাগরের পর সমাজ-সংস্কারের কথা এই সময়ের মধ্যে আর
কোনো বাঙালি তেমনভাবে চিন্তা করেন নাই। কেশবচন্দ্রকেই তাই এই
বিষয়ে অগ্রসর হইতে হইয়াছিল। ছয় মাস ইংলণ্ডে অক্লান্তভাবে ঘুরিয়া
বক্তৃতা দিয়া কেশবচন্দ্র ভারতবর্ষে প্রত্যাবর্তন করিবার পর মাত্র ঘই সপ্তাহের
মধ্যেই এত বড়ো একটি কাজে হস্তক্ষেপ করিলেন কি প্রকারে? নিঃসন্দেহে
ইহা তাঁহার কর্মশক্তির নিদর্শন। প্রতাপচন্দ্র সত্যই লিখিয়াছেনঃ "An

endless, almost a super-human force formed the principal characteristic of Keshub's genius. It always found vent in new plans, new reforms, new creations," কেশ্ব-প্রতিভার এই বৈশিষ্ট্য আমরা লক্ষ্য করি তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ভারত সংস্কার সভার বহুমুখী কার্যের মধ্যে। কেশ্বচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্যই এই ছিল যে তিনি এক সঙ্গে অনেকগুলি কর্মের স্টনা করিতেন, তাঁহার কর্ম-প্রতিভা এমনই প্রচণ্ড ছিল, চিন্তা করিবার ক্ষমতা এত পর্যাপ্ত ছিল যে বৃগপৎ তিনি বিভিন্ন প্রকার কাজের মধ্যে আনায়াসে হন্তক্ষেপ করিতে পারিতেন। রামমোহন ও বিভাসাগরের পর এমন কর্মিষ্ঠ মাত্র্য বাংলা তথা ভারতবর্ষে আর কেহ সেদিন ছিলেন না।

ভারতবাসীর সামাজিক ও নৈতিক উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল ভারত সংস্কার সভার মূল উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায়। এই সভার পাঁচটি বিভাগ ছিল ; যথা:—(১) স্থলভ সাহিত্য; (২) তুঃস্থ ব্যক্তিদিগকে দান; (৩) নারীজাতির উন্নতি; (৪) সাধারণ শিক্ষাঃ শিল্পবিভালয় ও শ্রমজীবিদিগের জ্ফ বিভালর এবং (৫) স্থরাপান নিবারণ। মূল সভার সভাপতি ছিলেন কেশব্চন্দ্র স্বয়ং, সম্পাদক ছিলেন গোবিন্দচন্দ্র ধর, আর প্রত্যেকটি বিভাগের একজন করিয়া সভাপতি ও একজন করিয়া সম্পাদক ছিলেন। কেশবচন্দ্রের অনুগামীদের মধ্যে নবীনচন্দ্র সেন, শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, উমেশচন্দ্র দত্ত, মাধ্বচন্দ্র রায়, অক্ষয়চন্দ্র রায়, ঠাকুরদাস দেন, উমানাথ গুপ্ত, জয়গোপাল দেন ও কান্তিচক্র মিত্র প্রভৃতি ভারত সংস্থার সভার বিভিন্ন বিভাগের সহিত সংশ্লিষ্ট ছিলেন। আর বাহিরের মধ্যে বাঁহারা কেশবচন্দ্রের এই সংস্কার উভামে সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে হেয়ার স্কুলের প্রধান শিক্ষক প্যারীচরণ সরকার (মত্যপানের বিরুদ্ধে এদেশে ইঁহারই প্রয়াস ছিল সর্বপ্রথম ), আবৃত্ল লতিফ খাঁ, দিগম্বর মিত্র, রাজেন্দ্রলাল মিত্র, কিশোরীটাদ মিত্র, গোবিন্দলাল শীল, মহেন্দ্রলাল সরকার, রেভারেণ্ড মিচেল, রেভারেণ্ড ডল্, মিস পিগট এবং ডব্লিউ. সি. ব্যানার্জি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ইহা হইতে বুঝিতে পারা যাইবে যে, সমসাময়িক কালে বাংলা দেশে কেশবচন্দ্রের ব্যক্তিত্বের প্রভাব তথন কতথানি ব্যাপক হইয়া উঠিয়াছিল। সভার এই পাঁচটি বিভাগের মধ্যে আত্ম্বিদিক অনেক বিষয়ই অন্তর্ভুক্ত ছিল।

ভারত সংস্কার সভার বিস্তারিত ইতিহাস আলোচনা করিবার স্থান এখানে নাই। আমরা শুধু সংক্ষেপে ইহার বিষয়ে কিছু বলিব। প্রথমে স্থলভ সাহিত্য বিভাগের কথা বলি। এক পরসা মূল্যের সাপ্তাহিক 'স্থলভ সমাচার' প্রকাশ দারা এই বিভাগের কার্য আরম্ভ হয়। ইতিপূর্বে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'ধর্মতত্ত্ব' প্রকাশ করিয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার সাংবাদিক প্রতিভার পরিচয় দিয়াছেন; সেই প্রতিভারই পরিণত প্রকাশ এই 'স্থলভ সমাচার'। সর্বসাধারণের জন্য এক প্রসার কাগজ প্রবর্তন করিয়া সেদিন তিনি সত্যই ষুগান্তর স্ষ্টি করিয়াছিলেন। 'স্থলভ সমাচার' বাংলা সাহিত্যেরও এক গুরুতর অভাব দূর করিয়াছিল। ইহার ভাষা ছিল একেবারে সহজ ভাষা। বাংলা ভাষাকে বিভাসাগরী ভাষা হইতে বাহির করিয়া আনিয়া কেশবচক্রই ইহাকে সহজগম্য করেন। এই পত্রিকায় তিনি নির্ভীকভাবে সকল বিষয়ের আলোচনা করিতেন। 'স্থলভ'-এর প্রচারও ছিল সমকালীন অক্তান্ত পত্র-পত্রিকার প্রচারের তুলনায় সমধিক; তথনকার দিনে তিন-চার হাজার কপি প্রতি সপ্তাহে বিক্রয় হওয়া কম কথা নয়। ইংরেজ লেখিকা মার্গারিটা বার্ণদ্ তাঁহার The Indian Press গ্রন্থে এই প্রদঙ্গে লিখিয়াছেন: "In 1870 the great Brahmo Samajist preacher, Keshab Chandra Sen, launched the Sulava Samachar as the organ of the Indian Reform Association. The paper was published weekly at one pice (farthing) per issue and was, therefore, the first attempt to reach those who were poor but literate. It achieved great success and its circulation was between three and four thousand weekly, the first of the newspaper records.'' বাংলা দেশের সাংবাদিকতার ইতিহাসে 'স্থলভ সমাচার'-এর ভাব ও ভাষার পুনরাবৃত্তি আমরা বহুকাল পরে কতকটা লক্ষ্য করি উপাধ্যায় ব্রহ্মবান্ধবের 'সন্ধ্যা' কাগজে। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের 'স্থলভ সমাচার'-এর অন্তকরণ করিয়া যোগীন্দ্রনাথ বস্থ ও কৃষ্ণকুমার মিত্র যথাক্রমে 'বঙ্গবাসী' ও 'সঞ্জীবনী' পত্রিকা প্রকাশ করিয়াছিলেন; এই ছইখানিও প্রথমে এক প্রসা দামের সাপ্তাহিক পত্রিকা ছিল। কিন্তু 'স্থলভ'-এর গৌরব ছিল স্বতন্ত্র। এই প্রসঙ্গে শুর ষছ্নাথ সরকারের একটি মন্তব্য এথানে উল্লেখ্য।

কেশবচন্দ্রের শতবার্ষিকী উপলক্ষে (১৯০৮) বদীয় সাহিত্য পরিষদের উভোগে কল্টোলায় শ্বতিপূজার যে অন্প্রচানটি হইরাছিল তাহাতে শুর যহনাথ বলিয়াছিলেনঃ ''আমরা ছেলেবেলায় 'স্থলভ সমাচার' কাগজ পড়েছি। পূজার সময়ে আবার লাল রঙ, নীল রঙের বাহির হতো। এর ভাষা একেবারে সহজ ভাষা। শিশু পর্যন্ত ব্রুতে পারে। সে সময়ে গাড়োয়ানদেরও তা পড়তে দেখেছি। সাধারণ লোকের মনে ঐ 'স্থলভ সমাচারে'র ভিতর দিয়ে কেশবচন্দ্র এদেশে রাজনৈতিক বিপ্লবের স্ত্রপাত করলেন।" একথানি এক পয়সা দামের কাগজের পক্ষে এ বড়ো কম গৌরবের কথা নয়। এই কাগজে সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি, ইত্যাদি নানা বিষয়ের প্রবন্ধ ও সংবাদ সহজ সরল ভাষায় প্রকাশিত হইত। সমাজ সংস্কারের জন্ম যে বিরাট কার্যস্থচী লইয়া কেশবচন্দ্র ইংলও হইতে ফিরিলেন, তিনি দেখিলেন, কেবল বজুতা দারা এই কার্য সিদ্ধ করা যাইবে না, সাহিত্যের মাধ্যমে উহা প্রচার করিতে পারিলেই কার্যসিদ্ধি স্থনিশ্চিত।

'কেশ্ব-চরিত' গ্রন্থের লেখক এই প্রসঙ্গে বলেনঃ ''স্থলভ সমাচার দারা বলসমাজে সাহিত্য-বিষয়ে যে এক অন্তুত পরিবর্তন ঘটিয়াছে, তাহা বোধ হয় জানিবার কাহারো বাকী নাই। ইতর ভদ্র নানা শ্রেণীর লোকের মধ্যে ইহা প্রচলিত হইল। অনেকে কাগজ পড়িতে শিখিল। প্রতি সপ্তাহে সহস্র খণ্ড 'স্থলভ সমাচার' দেশে বিদেশে বিস্তারিত হইয়া বল্পবাসীদিগকে জাগাইয়া তুলিল। 'স্থলভ' রাজপ্রাসাদে এবং মুদির পর্ণকুটীরে, কৃতবিগ্থ সভ্যসমাজে এবং অন্তঃপুরে হিন্দুমহিলাগণের হস্তে শোভা পাইতে লাগিল। ইহার দারা সহজ ভাষার রচনা প্রচলিত হইয়াছে। কেবল তাহা নহে, নীতি বিষয়েও লোকের কটি ফিরিয়াছে।" ইহা হইতেই আমরা ব্ঝিতে পারি যে, সেদিন বংলার সর্ব্ত্র 'স্থলভ সমাচারে'র কি আদর ছিল। বাংলা ভাষার উন্নতি সাধনে ও শিক্ষিত বাঙালির মনে বুক্তিগ্রাহু চিন্তার উন্মেষ সাধনে

দেবেন্দ্রনাথের 'তত্ত্বাধিনী' পত্রিকার যে গৌরব, জাতীয়তাবোধ জাগাইয়া তুলিবার জন্ম হরিশ্চন্দ্রের 'হিন্দু পেট্রিট'-এর যে মর্যাদা, কেশবচন্দ্রের 'স্থলভ সমাচার' পত্রিকার ঠিক সেই গৌরব, সেই মর্যাদা—ইহা যেন আমরা কখনো বিশ্বত না হই। 'স্থলভ সমাচারে'র প্রথম সম্পাদক ছিলেন উমানাথ গুপ্ত আর মূল সভার পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্র ছিলেন ইহার পরিচালক। এবং তিনিই ছিলেন ইহার প্রধান লেখক।

সমাজের নীচের তলার মানুষের কথা এদেশে সর্বপ্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র; শুধু চিন্তা করা নয়, তাহার বাস্তব রূপটি পর্যন্ত সকলের সন্মুখে তিনি তুলিয়া ধরিলেন। ভারত সংস্কার সভার চতুর্থ বিভাগটির কথাই আমরা এখানে বলিতেছি। কেশবচন্দ্র ইতিপূর্বে উচ্চশ্রেণীর যুবকদের সাধারণ শিক্ষার জক্ত কলেজ স্থাপন করিয়াছিলেন। এইবার তিনি আরো এক ধাপ অগ্রসর হইলেন—সমাজের অতি সাধারণ লোক যাহারা—অথচ যাহারা প্রকৃতপক্ষে সমাজের মেরুদণ্ড, তাহাদের শিক্ষার কথা তিনি চিন্তা করিলেন। ইহাদিগকে অর্থকরী শিল্পশিকা দিবার জন্য এই বৎসরই তিনি একটি শিল্প বিভালয় স্থাপন করিলেন। তারপর কেশবচন্দ্রের দৃষ্টি গিয়া পড়িল শ্রমিকদের উপর। উনবিংশ শতাব্দীর বাংলায় শ্রমিকদের কথাও প্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র। শ্রম-জীবিদের জন্ম তিনি একটি বিভালয় স্থাপন করিলেন। সেধানে শ্রমিক-দিগকে বাংলা ভাষার মাধ্যমে সাধারণ শিক্ষা দেওয়া হইত এবং অল্ল অল্ল ইংরেজিও শিক্ষা দেওয়া হইত। ভদ্রশ্রেণীর লোকদিগকে ছুতার্মিস্ত্রীর কাজ, দর্জির কাজ, ধাতুপাত্র তৈরির কাজ প্রভৃতি বিবিধ কুটীরশিল্প শিক্ষা দেওয়া হইত। Workingmen's Institute উনিশ শতকের ভারতবর্ষেই একটি নৃতন জিনিস। স্থাধর বিষয় কেশবচক্রের এই একটিমাত্র কীর্তিই আজো কোনোমতে তাহার অস্তিত্ব বজায় রাখিতে পারিয়াছে। শ্রমজীবি বিতালয়ে কেবলমাত্র শ্রমিকরা নয়, অবসর সময়ে অফিসের কেরাণী, কলেজের ছাত্র, ব্রাহ্মপ্রচারক এবং স্বয়ং কেশ্বচন্দ্র—সকলেই এইসব কাজ আগ্রহের সহিত শিক্ষা করিতেন। তাঁহার সকল জীবনচরিতকারই উল্লেখ করিয়াছেন যে, কেশবচন্দ্র নিজে একজন বড়ো craftsman ছিলেন এবং <mark>জীবনের শেষভাগে অস্তৃতার সময় অনেক নিপুণ আসবাবপত্র তিনি নিজের।</mark> হাতে তৈরি করিয়াছিলেন।

সোহাতের ভাব দিয়া সাধারণ লোক ও ভদ্রশ্রেণীর মধ্যে প্রীতি ও
সোহাতের ভাব জাগাইয়া তুলিবার জক্তই দাতব্য বিভাগটি থোলা হইয়াছিল।
দশ বৎসর পূর্বে উত্তর ভারতের ঘূর্ভিক্ষ ও নিয়্নবঙ্গের ম্যালেরিয়া পীড়িত
জনগণের সাহায়্য করিতে আমরা কেশবচন্দ্রকে দেখিয়াছি। দৈব বিপদের
সময় সমবেত প্রয়াসে সঙ্কটত্রাণ বা Relief-এর ব্যবস্থা করা—এই দেশে
কেশবচন্দ্রের পূর্বে আর কাহাকেও আমরা চিন্তা করিতে দেখি নাই। তাঁহার
সমাজ সেবার এই আদর্শই পরবর্তীকালে সেবাব্রত শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও
স্বামী বিবেকানন্দকে বিশেষভাবে অন্ম্প্রাণিত করিয়াছিল। বাংলার
ইংরেজি শিক্ষিত সমাজে সে বুগে মদ্যপানের প্রচলন ছিল। কেশবচন্দ্র বহ
ইয়ং বেন্দলের জীবনে ইহার শোচনীয় পরিণাম প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন।
তাঁহার সন্মুথে ছিল প্যারীচরণের আদর্শ। ভারত সংস্কার সভার মঞ্চ হইতে
তিনি এই সামাজিক ব্যাধি দূর করিবার জন্ত বক্তৃতা দিয়া, সংবাদপত্রে
আলোচনা দ্বায়া জনমত গঠন করিয়া, ছোট ছোট পুস্তিকা রচনা করিয়া এবং
তক্ষণদের লইয়া একটি 'আশাবাহিনী' গঠন করিয়া যেসব প্রয়াস পাইয়াছিলেন, সে ইতিহাস স্থপরিচিত।

ভারত সংস্কার সভার বারা ভারত সত্যই জাগিয়া উঠিল।

১৮৭১ গ্রীপ্টাব্দে হইতে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' দৈনিকে পরিণত হইল। তথন হইতে নরেন্দ্রনাথ দেন ইহার সম্পাদক হইলেন। ভারতবর্ষে এই রকম দৈনিক কাগজ এ পর্যন্ত আর কেহ চালাইতে পারেন নাই। যুগ আগাইয়া গিয়াছে, শিক্ষিতের সংখ্যা পূর্বাপেক্ষা অনেক বাড়িয়াছে, এখন দৈনিক পত্রিকা ভিন্ন যুগচেতনাকে জাতির মানসমুকুরে প্রতিফলিত করা সন্তব নয়— এই মনে করিয়াই কেশবচন্দ্র কাগজখানিকে দৈনিকে পরিণত করিলেন। জাতীয় জীবন গঠনে সেই যুগে কেশবচন্দ্রের 'মিরার' সত্যই এক মহৎ কার্য সাধন করিয়াছিল। বিদ্নিচন্দ্রের 'বঙ্গদর্শন' ইহার এক বৎসর পরের ঘটনা। 'ইণ্ডিয়ান মিরার'ই বাঙালি পরিচালিত ও সম্পাদিত প্রথম ইংরেজি দৈনিক পত্রিকা। এই প্রসঙ্গে স্থরেন্দ্রনাথ তাঁহার A Nation in Making প্রকে লিখিয়াছেনঃ "with the exception of Indian Mirror all our newspapers in Bengal, including the most influential, were weekly." কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সত্যই সেদিন সাংবাদিকতার ক্ষত্রে বাঙালিকে এক নৃতন আদর্শের সন্ধান দিয়াছিল; স্থরেন্দ্রনাথ যথন ১৮৭৯ খ্রীষ্টাব্দে 'বেল্ললি' পত্রিকার সম্পাদক ও স্বত্যাধিকারী হন, তথন তিনি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টান্তকে সম্মুথে রাখিয়াই তাঁহার সাংবাদিক জীবন আরম্ভ করিয়াছিলেন, ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন।

শিক্ষা, কৃষ্টি ও প্রগতি বিষয়ে ইংলণ্ডের মেয়েরা কত উন্নত, তাহা কেশবচন্দ্র প্রত্যক্ষ করিয়া আসিয়াছিলেন। স্বদেশীয় নারীদের উচ্চশিক্ষার জন্ম তিনি ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দে একটি স্কুল স্থাপন করেন। বেথুন স্কুলের শিক্ষিকা মিস পিগটকে তিনি এই স্কুলের কাজে নিযুক্ত করিয়াছিলেন; পর বৎসর ফেব্রুয়ারি মাসে তিনি মেয়েদের শিক্ষা দিবার জন্ম উপযুক্ত শিক্ষয়িত্রী প্রস্তুত করিবার উদ্দেশ্যে একটি নর্মাল সুল স্থাপন করিলেন এবং এই স্কুলের মেয়েদের লইয়া তিনি 'বামা হিতৈষিণী সভা' নামে একটি উন্নয়নমূলক সমিতিও স্থাপন করেন; মেয়েরা এই সভায় নারীকল্যাণ মূলক নানাবিধ প্রবন্ধ পাঠ করিত ও উহা লইয়া আলোচনা করিত এবং এইসব প্রবন্ধের অধিকাংশই 'বামা-বোধিনী' পত্রিকায় প্রকাশিত হইত। অন্তঃপুরিকাদিগের জন্ম এই পত্রিকাথানি ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দে উমেশচক্র দত্ত প্রকাশ করেন এবং তিনিই ইহার সম্পাদক ছিলেন। বাংলা ভাষায় মেয়েদের জন্ম ইহাই প্রথম কাগজ। কেশবচন্দ্রের নর্মাল স্কুলের উন্নতি ও সাফল্য দেখিয়া গভর্ণমেণ্ট ইহার জন্ম বার্ষিক তুই হাজার টাকা মঞুর করিয়াছিলেন। যতদূর জানা যায়, 'বামা হিতৈষিণী সভা'-ই উনিশ শতকের বাংলার প্রথম মহিলা সমিতি। ব্রিষ্টলের একটি মহিলা সমিতিও কেশবচন্দ্রের বিবিধ নারীকল্যাণ প্রচেষ্টায় প্রভৃত অর্থ সাহায্য করিয়াছিলে।

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, ''নারী শিক্ষা সম্বন্ধে কেশবচন্দ্রের কতকগুলি নিজস্ব ধারণা ছিল। নারীদিগকে হিন্দুকৃষ্টির উপযোগী শিক্ষা দেওয়াই তিনি সঙ্গত মনে করিতেন। নারীগণ পাশ্চান্ত্য সভ্যতার জ্ঞান ও আলোক পাইবে, অথচ পাশ্চান্ত্য কৃত্রিম সভ্যতার আদর্শে তাহাদের জীবন ও চরিত্র গঠিত না হয়, এই ছিল তাঁহার অভিমত। নারীগণের পক্ষে বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রচলিত শিক্ষা তিনি উপযোগী মনে করিতেন না। নারী স্বভাবের অন্ত্র্ক গৃহশিল্প, ললিতকলা, কাব্যরচনা, প্রাথমিক বিজ্ঞান, স্বাস্থ্যবিজ্ঞান, গৃহকর্ম প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষাদানই তিনি একান্ত প্রয়োজনীয় বোধ করিতেন।"

15946

কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনে ইহা একটি বিশেষ স্মরণীয় বৎসর।

আমরা দেখিরাছি, কেশবচন্দ্র ইতিপূর্বে কল্টোলা সাদ্ধ্য স্থুল, ব্রাহ্ম স্থুল, কলিকাতা কলেজ প্রভৃতি কয়েকটি শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানের আয়োজন করিয়া-ছিলেন। নানা কারণে তাঁহার সে সব প্রয়াস স্থায়ী হইতে পারে নাই। এই বংসর তিনি ভারত সংশ্বার সভার উদ্যোগে যুবকদের উচ্চশিক্ষার জন্ম 'আলবার্ট কলেজ' স্থাপন করিলেন। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য য়ে, এই কলেজ প্রতিষ্ঠিত হইবার চারি বংসর পরে সামাজিক ও সাংস্কৃতিক উন্নতির উদ্দেশ্যে জনসাধারণের মেলামেশার জন্ম এবং পারস্পরিক আলোচনার জন্ম কেশবচন্দ্র 'আলবার্ট হল' ও 'আলবার্ট ইনষ্টিটিউট' প্রতিষ্ঠিত করেন। এই হলে একটি সাধারণ লাইবেরি ও পাঠাগারও প্রতিষ্ঠিত হয়। তথন কলিকাতায় একমাত্র টাউন হল ছিল, কিন্তু বাঙালিদের নিজস্থ এমন একটি জায়গা ছিল না য়েখানে প্রীতি সম্মেলন, বক্তৃতা ও আলোচনা, সর্বসাধারণের সভা প্রভৃতি হইতে পারে। আলবার্ট হল স্থাপন করিয়া কেশবচন্দ্র বাঙালির এই অভাব্টি দূর করিয়াছিলেন।

দেখিতে পাইতেছি, সমাজের সর্বাঙ্গীন উন্নতির কথাই কেশবচন্দ্র চিন্তা করিতেন এবং ভারত সংস্কার সভার মাধ্যমে সাধ্যমত তাহাকে রূপ দিবার প্রয়াস পাইতেন। বস্তুতঃ উনবিংশ শতান্দীর ভারতবর্ষে কেশবচন্দ্র সেনই সর্বশ্রেষ্ঠ সমাজসংস্কারক। শন্মপদ, বিবেকানন্দ প্রভূতিদের কার্যক্ষেত্র তিনিই তো প্রস্তুত করিয়া গিয়াছিলেন। প্রকৃত সমাজসংস্কার বলিতে কি বুঝায়, সে বিষয়ে ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দেই কেশবচন্দ্রের মনে একটি স্কুম্প্র্ট ধারণা জন্মিয়াছিল। সেই সময়ে ভ্রানীপুর ব্রাক্ষসমাজে Social Reformation in India নামে তিনি যে বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহাতে তিনি সংস্কার বলিতে moral, social, educational ও domestic—এই চার প্রকার সংস্কারের কথাই বলিয়াছিলেন। সমাজ সংস্কার কথার কথা নয়—ইহা অতি কঠিন জিনিস। তাই তো কেশবচন্দ্র সমাজ সংস্কারের মূলনীতি নিধারণ করিয়া সেদিন ৰ্লিয়াছিলেনঃ—"Reformation signifies forming anew. Every reformer should therefore not only destroy absurd and corrupt institution, but build up positive institutions of undoubted usefulness and purity...The thorough reformation of native society is the object of the Brahmo Samaj. It proposes to give it a re-organisation upon the basis of pure faith, and adore it with useful institutions." দশ বৎসর পূর্বে তিনি যাহা বলিয়াছেন, দেখিতে পাইয়াছি, কেশবচন্দ্র তাহাই অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়া ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি সেদিন এই ভাবেই সকলের সমূথে তুলিয় ধরিয়াছিলেন। Thoroughness—কেশব-প্রতিভার ইহাই ছিল অগতম বৈশিষ্ট্য। কোনো চিন্তা, কোনো কাজই তিনি কখনো half-done বা অসম্পূর্ণভাবে করিতেন না। ন্তন বুগ আসিয়াছে, পুরাতন লইয়া থাকিলে আর চলিবে না, সমাজকে ভাঙিতে হইবে, ভাঙিয়া নৃতন করিয়া গড়িতে হইবে—এমনভাবেই কেশবচল্র বাংলার সমাজ জীবনকে সেদিন সকল দিক দিয়া এক নৃতন গরিমা, এক নৃতন ব্যঞ্জনা দিয়া গিয়াছেন। বাঙালি যদি কেশবমনীষার এই দিকটি গভীরভাবে অনুশীলন করিত, তাহা হইলে সমাজসংস্কারক হিসাবে কেশবচন্দ্রের শ্রেষ্ঠত্ব কোণায়, তাহা সে ব্ঝিতে পারিত।

শিকা বিস্তারে, বিশেষ করিয়া স্ত্রী-শিকা বিস্তারে কেশবচন্দ্রের প্রয়াস বিশেষভাবেই অরণীয়। শিক্ষার ব্যাপারে তাঁহার মতন positive blue print আর কেহই দিতে পারেন নাই। এ-বিষয়ে তাঁহার চিন্তা-ভাবনার সম্যক পরিমাপ আজো হইয়াছে বলিয়া মনে হয় না। কেশবচন্দ্র ভারতে ও ইংলণ্ডে তাঁহার বিবিধ বক্তৃতা, নানা রচনা ও রাজপুরুষদের নিকট লিখিত একাধিক পত্রে বার বার জোর দিয়া বলিয়াছেন—দেশের প্রতিটি মাতুর যাহাতে স্থশিকা লাভ করে এবং তাহার স্থযোগ পায়, সে-বিষয়ে সরকারের অববহিত হওয়া কর্তব্য। এই 'স্লযোগ' কথাটির উপর তিনি বিশেষ গুরুত্ব দিতেন। অভিজাত বংশের সন্তান হইলেও কেশ্বচন্দ্র যেদিন হইতে তাঁহার দেশ এবং জাতির উন্নতিকল্পে স্বীয় জীবন উৎসর্গ করিয়াছিলেন, সেইদিন হইতে তিনি সমাজে শ্রেণী-বৈষম্য উঠাইয়া দিবার পক্ষপাতী ছিলেন। তাই তিনি বিশ্বাস করিতেন যে শিক্ষালাভ করিবার স্থযোগ সমাজের মুষ্টিমেয় কিছু সংখ্যক অর্থবান ব্যক্তির মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকিলে চলিবে না; প্রগতিশীল ও উন্নত জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে ধনীদরিত্র, উচ্চনীচ নির্বিশেষে দেশের আপামর জনসাধারণকে শিক্ষিত করিয়া তুলিতে হইবে। তিনি মনে করিতেন যে কতিপয় বিত্তশালী বা তথাকথিত উচ্চশ্রেণীর মধ্যে বিত্তাশিক্ষা সীমাবদ্ধ থাকিলে তাহা জতিভেদের মতো আরেকটি বর্ণ-বিভাগ স্ষ্টি করিবে। এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের England's duty to India বক্তৃতাটি বিশেষভাবে অরণীয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি বলিয়াছেনঃ "সকল শ্রেণীর লোকের মধ্যেই কি বিভাশিক্ষা প্রসারিত হইয়াছে, না তাহার মঞ্চল-জ্যোতি কেবল উচ্চশ্রেণীর মৃষ্টিমেয় ব্যক্তির মধ্যেই সীমাবদ্ধ হইয়া আছে? …বাংলা দেশে প্রতি ৩২৮ জন ব্যক্তির মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষা পাইতেছে। সারা ভারতে কোটি কোটি লোকের বিন্দুমাত্র অক্ষর পরিচয় নাই। এই অগণিত শিক্ষাবঞ্চিত জনসাধারণের কী ভবিশ্বৎ ?"

বলিয়াছি, মেয়েদের শিক্ষার ব্যাপারেই কেশবচন্দ্র সমধিক যুত্রবান ছিলেন। দেশে যাহাতে সত্তর স্ত্রী-শিক্ষার প্রসার ঘটে তাহার জন্ম তাঁহার উ<mark>ভামের অন্ত ছিল না। তিনি দৃঢ় বিশ্বাস করিতেন যে দেশে স্থন্থ সবল ও</mark> উচ্চমানস্পন্ন জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে শিক্ষিতা নারী একান্ত অপরি<mark>হার্য।</mark> উপরি উক্ত বক্তৃতার এই বিষয়ে কেশবচন্দ্রের উক্তি থুবই স্পষ্ট। শাসক সম্প্রদায়কে লক্ষ্য করিয়া তিনি বলিতেছেনঃ "ইংলণ্ড যদি ভারতকে স্থশিক্ষিত মাতা প্রদান না করে, যদি এ-দেশে স্ত্রীশিক্ষার স্থব্যবস্থা ইংলও না করিতে পারে, তাহা হইলে ভারতবর্ষ সম্পর্কে ইংলণ্ডের দায়িত্ব পালনে ক্রটি থাকিয়া ষাইবে।" এই ত্রুটির পরিণাম যে ভয়াবহ, সে-কথাও তিনি বুলিয়াছিলেন। কিন্তু কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির একটি বৈশিষ্ট্য এই ছিল যে, তিনি যাহা চিন্তা করিতেন, তাহা কার্যে পরিণত করিতে বিলম্ব করিতেন না। ভাবুকতা ও কর্মোভামের এমন সম্মেলন আমরা একমাত তাঁহার মধ্যেই দেখিয়াছি। কর্মজীবনে অবতীর্ণ হইবার সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার প্রচেষ্টায় নানা ধরণের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান এই শহরে স্থাপিত হইয়াছিল। কিন্তু ভারত সংস্কার সভা স্থাপনের পর হইতেই এই বিষয়ে তাঁহার প্রয়াস যেন একটি concrete ক্লপ লইতে থাকে। এই সভার স্ত্রীজাতির উন্নতি বিধানের *জন্ম* বিভাগটির চার দফা কার্যস্চী নির্দিষ্ট হইয়াছিল, যথাঃ (১) বালিকা বিভালয় স্থাপন; (২) অন্তঃপুরিকাদের জন্ম পৃথক শিক্ষাব্যবস্থা; (৩) মেয়েদের পাঠের উপযোগী পুন্তক ও পত্রিকা প্রচার এবং (৪) মেয়েদের পরীক্ষা গ্রহণ ও পারিতোষিক বিতরণ। কেশবচন্দ্র প্রতাপচন্দ্র ও উমেশচন্দ্রকে যথাক্রমে এই বিভাগের সভাপতি ও সম্পাদক নিযুক্ত করিয়াছিলেন। শ্রমজীবি ব্যক্তিদের ইংরেজি ও বাংলা ভাষা শিক্ষা দেওয়ার জন্ম তিনি ১৩নং মির্জাপুর ষ্রীটে একটি বিভালয় স্থাপন করিয়াছিলেন। মেয়েদের স্কুল স্থাপিত হইয়াছিল পটলডাঙায় এবং মিদ্ পিগট এই বিভালয়ের ভার গ্রহণ করিয়াছিলেন।

দেশে শিক্ষা-বিস্তারের বিষয়ে কেশবচন্দ্র যে কত আগ্রহণীল ছিলেন তাহার পরিচয় মিলিবে ভারতের তদানীন্তন বড়লাট লর্ড নর্থব্রুককে লেখা পত্রগুলির মধ্যে। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ২১শে মে তারিখের পত্রে দেখিতে পাই যে, দেশের জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষা-প্রসারের প্রয়োজনীয়তা বর্ণনা করিয়া তিনি সমগ্র বিষয়টিকে পাঁচটি ভাগে বিভক্ত করেন; যথাঃ (১) সাধারণ লোকের শিক্ষা; (২) উচ্চশ্রেণীর উন্নততর শিকা; (৩) নীতি শিকা; (৪) শিল্প ও পারিভাষিক শিকা; ও (৪) স্ত্রী-শিক্ষা। এই বছরই ১২ই জুলাই বড়লাটকে লেখা অপর একটি চিঠিতে কেশবচন্দ্র দেশে উচ্চশিক্ষা বিস্তারের জন্ম বৃটিশ সরকার যে সব স্কুল, কলেজ, বিভালয় ইত্যাদি স্থাপন করিয়াছেন তাহাতে আনন্দ প্রকাশ করেন ( তাঁহার এই আনন্দপ্রকাশকে অনেকে 'রাজভক্তি' বলিয়া ভুল করিয়াছেন), কিন্ত ইহাও বলেন যে বাবস্থা আরো ব্যাপক হওয়া দরকার। তিনি আরো লিখিলেনঃ "অজ্ঞানতা, অকাল মৃত্যু ইত্যাদি হইতে ভারতবাসীকে বাঁচাইতে হইলে শিক্ষার প্রসার ব্যতীত আর কোনো উপায় নাই।" ১৮ই জুলাই বড়লাটকে আবার লিখিলেনঃ "অনেকের ধারণা অভিজাত শ্রেণীর মান্ত্রদের শিক্ষা দিলেই সে শিক্ষা স্বাভাবিকভাবেই নিমশ্রেণীর লোকদের মধ্যে গিয়া পৌছাইবে, কিন্তু এই ধারণা যে কত ভুল ও অসার তাহা বলিবার নয়। শ্রেণী-ধর্ম নির্বিশেষে দেশের প্রত্যেকটি লোকের জন্য শিক্ষার ব্যবস্থা সরকারের করা কর্তব্য।" "করা কর্তব্য"—এমন কথা কোনো রাজভক্তের কলম হইতে বাহির হইতে পারে না। ২৬শে জুলাই তারিখে লেখা একটি পত্রে কেশবচন্দ্র অভিযোগ করিলেনঃ "কেবল একদল ধনাচ্য ব্যক্তি প্রকৃত উচ্চ শিক্ষার স্থযোগ পায় অথচ দরিত্র জনসাধারণের উপর শিক্ষা-সম্পর্কে কর (tax) বৃসান হয়।" ১লা আগষ্ট কেশ্বচন্দ্র আর একথানি চিঠিতে সাধারণ লোকদের মধ্যে শিক্ষা বিস্তার করিলে কি কি বিশেষ কল্যাণ সাধিত হইবে সে বিষয়ে বিস্তারিত আলোচনা করিলেন। দেখা যায়, চিন্তাশক্তির উদ্রেকের জন্ম এই চিঠিতে তিনি বিজ্ঞান শিক্ষাদানের কথাও বলিলেন। ১৬ই আগষ্ঠ তারিখের লেখা তাঁহার সর্বশেষ চিঠিতে কেশবচন্দ্র ভারতবাসীর ধর্ম-সংক্রান্ত ব্যাপারে হস্তক্ষেপ না করিয়াও ধর্মমূলক নীতি-শিক্ষাদানের (moral education) প্রয়োজনীয়তা প্রতিপাদন করিলেন। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত দেশে শিক্ষা-বিস্তারের উদ্দেশ্যে ভাবিয়াছেন ও কঠোর পরিশ্রম করিয়াছেন। শুধু মৃষ্টিমেয় ধনাত্য ব্যক্তি নয়, স্ত্রী-পুরুষ নির্বিশেষে জনসাধারণ শিক্ষিত হইয়া উঠুক—বিশেষ করিয়া

শিক্ষালাভের স্থযোগ লাভ করুক—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের অন্তরের ইচ্ছা। এই প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্র অক্লান্ত পরিশ্রম করিয়া শিক্ষাপ্রসারের উদ্দেশ্যে দেশের সঙ্গতিপন্ন ব্যক্তিদের নিকট হইতে প্রচুর অর্থ সংগ্রহও করিতেন। পরবর্তীকালে তাঁহার এই দৃষ্টান্তের অন্ত্সরণ করিয়া শুর আশুতোষ মুখোপাধ্যায় উচ্চশিক্ষা বিস্তারের ক্ষেত্রে প্রভূত সাফল্যলাভ করিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রকে বাঁহারা কেবলমাত্র ভাবসর্বস্ব বা ইমোশনাল মান্নস্ব বলিয়া থাকেন, শুধু শিক্ষা-বিস্তারের ক্ষেত্রে তাঁহার বাস্তবতাবোধের পরিচয় লইতে তাঁহাদিগকে একবার অন্ধরোধ করিব। তাঁহার সমগ্র জীবনের বহুমুখী সংস্কার প্রয়াসের মধ্যে, বিশেষভাবে শিক্ষার ক্ষেত্রে, কেশবচন্দ্রের দ্রদৃষ্টি এবং উভ্যমের কথা স্মরণ করিয়া আমরা যেন কিঞ্জিৎ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করি।

মহর্ষির নিকট হইতে বিচ্ছিন্ন হইবার পর একে একে ছয় বৎসর অতিক্রান্ত হইয়া গেল। দেবেল্রনাথ দ্র হইতেই তাঁহার পুরাধিক ব্লানন্দের অভুত কার্যকলাপ নিরীক্ষণ করিতেছিলেন। কেশবচল্র নূতন সমাজ স্থাপন করিয়াছেন, নূতন মন্দির গড়িয়াছেন, সারা ভারতবর্ষে বালসমাজকে স্থপরিচিত করিয়া তুলিয়াছেন, বিরাট একটি প্রচারকমণ্ডলী গঠন করিয়া প্রচারব্রতকে জীবন্ত ও ব্যাপক করিয়া তুলিয়াছেন, ব্রাহ্মিকাসভা স্থাপন করিয়া নারীদের নব জীবনচেতনায় উদ্বুদ্ধ করিয়াছেন, ইংলওে গিয়াছেন, সেখানে গিয়া ব্রাহ্মসমাজের ও ভারতের দাবীকে ব্লিষ্ঠ কণ্ঠে প্রচার করিয়াছেন, প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য মিলনের ক্ষেত্র প্রস্তুত করিয়াছেন, তারপর ভারতে ফিরিয়া আসিয়া যুগপৎ বহুমুখী সমাজসংস্কার প্রবর্তন করিয়া বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনে নৃতন এক তরঙ্গ তুলিয়াছেন, 'ইণ্ডিয়ান মিরার'কে দৈনিকে পরিণত করিয়াছেন, এক পয়সা মূল্যের 'স্থলভ সমাচার' প্রকাশ করিয়া সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নৃতন দিক্ নির্দেশ করিয়াছেন—ছয় বৎসরের মধ্যে একা কেশ্বচন্দ্র এতগুলি কাজ করিয়াছেন। এইসব দেখিয়া শুনিয়া मर्शि रा भीत्र तांध कतिराजन, हेंहा आमता महराक अञ्चर्मान कतिराज পারি।

তুইজনেই বহুকাল কলিকাতায় ছিলেন না। তারপর মহর্ষি কলিকাতায়

ফিরি<mark>লেন। কেশবচন্দ্র একদিন ক</mark>য়েকটি দ্রব্য উপহার লইয়া তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন। বহুদিন পরে পিতা-পুত্রে এই সাক্ষাৎ—আজ তুইজনের মধ্যে কোনো উত্তেজনা নাই, এক স্নিগ্ধ শান্তির পরিবেশে উভয়ে উভয়ের সঙ্গে মিলিত হইলেন। এই সাক্ষাৎকারের পর মহর্ষি ছইবার ভারতবর্ষীয় ব্রন্ধ্যনিরে আসিলেন এবং উপাসক্ষণ্ডলীর সহিত নিমীলিতনেত্রে উপাসনা করিলেন। আচার্য কেশবচন্দ্র উপরে বসিয়া বক্তৃতা ও প্রার্থনা ক্রিতেছেন, আর প্রধান আচার্য দেবেল্রনাথ পাশে দাঁড়াইয়া তাহা শুনিতেছেন। সে অপরূপ দৃশ্য দেখিয়া উপস্থিত সকলে মুগ্ধ হইল। এই সময়ে আদি সমাজ ও ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ—এই ছুই সমাজের মধ্যে সভাব স্থাপনের প্রয়াস হইয়াছিল। এই উপলক্ষে দেবেন্দ্রনাথের নির্দেশে কেশবচন্দ্র একটি সন্ধিপত্র রচনা করেন। এই পত্রের শেষভাগে কেশবচন্দ্র লিখিলেনঃ "আদি ব্রান্সমাজ যথাসাধ্য হিন্দুজাতির সহিত যোগ রাখিয়া পুরাতন প্রণালীতে ব্রহ্মোপাসনা প্রচার করিতেছেন, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল জাতির মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার এবং যাবতীয় সামাজিক কার্যে ব্রাহ্মধর্মের মতাত্মারে অর্ক্ষান করিতে যত্নবান হইয়াছেন; প্রত্যেকে আপন স্বাতন্ত্র্য ও স্বাধীনতা রক্ষা করিয়া প্রস্পরের সহিত যোগ দিবেন।'' সন্ধিপত্রই রচনা হইল, কিন্তু শেষ পর্যন্ত ইহাতে কোনো কাজ হইল না। ব্রাহ্মসমাজে সেই দলাদলিই রহিয়া গেল। মিলনের চেষ্টা ব্যর্থ হইল দেখিয়া কেশবচন্দ্র স্বভাবতঃই ক্ষুব্ধ হইলেন। কেশবচন্দ্রের সহিত মহর্ষি মিলিতে পারিলেন না এবং ইহা না পারিবার মূলে ছিল দেবেন্দ্রনাথের খ্রীষ্ট-বিভীষিকা। কেশবচন্দ্রের মতন দেবেন্দ্রনাথ খ্রীষ্ট বা খ্রীষ্টধর্মের মর্মজ্ঞ ছিলেন না—রামমোহনের উত্তর-সাধক হিসাবে দেবেল্রনাথের ধর্মজীবনের ইহাই ছিল একটি বড়ো রকমের ক্রটি। কেশবচন্দ্রের মনীষা বিশ্বের সকল ধর্মকেই সত্য বলিয়া মানিতে পারিত—দেবেন্দ্রনাথ এতথানি অগ্রসর হইতে পারেন নাই। এই প্রসঙ্গে মহর্ষি-পুত্র সত্যেন্দ্রনাথ তাঁহার পিতৃদেবের আত্মজীবনীর ইংরেজি অনুবাদের ভূমিকায় যথাৰ্থই লিখিয়াছেন, "My father drew back in alarm. There were other differenes between the two. My father was intensely national in his religious ideal, whereas Keshub's outlook was more cosmopolitan." কেশবচলের ধর্ম মিলন এবং সামঞ্জের ধর্ম—রামমোহনের উদার বিশ্বজনীন আদর্শের ইহাই ছিল স্বাভাবিক পরিণতি। মিলিতে না পারিলেও, কেশবের প্রশংসা কীর্তনে মহর্ষি কোনোদিনই কুটিত ছিলেন না। তাই দেখিতে পাই, ৪১তম মাঘোৎসবে ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মমন্দিরে দেবেল্রনাথ স্বয়ং আসিয়া বলিয়া গেলেন, "য়য় কেশবচল্রকে যে তিনি এই ব্রহ্মমন্দির সংস্থাপন করিয়া ব্রহ্মের আরাধনার জয়্ম আমাদের সকলকে এখানে অবকাশ দিয়াছেন।…পৃথিবীময় ব্রাহ্মধর্ম ঘোষণা করিবার জয়্ম তাঁহার ব্রত। যেমন উৎসাহ, তেমনি উল্লম, যাহা তিনি কল্যাণ মনে করেন, তাহাই অক্লচানে পরিণত করেন।"

ভারত সংস্কার সভার আর একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। এই সময়ে "বেহালা এবং পার্শ্ববর্তী পল্লীসমূহ জররোগে আক্রান্ত হইয়া পড়ে। গভর্ণমেণ্ট জ্বরোগাক্রান্ত ব্যক্তিগণের সহায়তাবিষয়ে নিতান্ত ঔদাসীন্ত প্রকাশ করেন। ভারত সংস্কার সভা এ সময়ে উদাসীন থাকিতে পারিলেন না। এই সভার পুক্ষ হইতে শ্রীযুক্ত বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী, শ্রীযুক্ত কান্তিচক্র মিত্র, ডাক্তার শ্রীযুক্ত গোপালচন্দ্র বস্ত্র এবং ডাক্তার শ্রীযুক্ত হুকড়ি ঘোষ সপ্তাহে হুইদিন বেহালায় গমন করিতেন। তিন দিনের উপযুক্ত ঔষধ পথ্যাদি সঙ্গে লইয়। তাঁহার। যাইতেন। এই ছইদিন তাঁহাদিগকে প্রায় সমুদ্য় দিন উপবাসী <mark>পাকিয়া রোগীদিগকে ঔষধপথ্য বিতরণ করিতে হইত।" এমনিভাবেই</mark> সেদিন সেবার প্রেরণা কেশবচন্দ্র জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র এই সময়ে ভুধু যে বাহিরের বিবিধ কাজ লইয়া থাকিতেন, তাহা নহে; সমাজের আধ্যাত্মিক বিষয়েও তাঁহার সমান সজাগ দৃষ্টি ছিল দেখিতে পাই। ভারতব্র্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের বিভিন্ন শাখা—ব্রাহ্মবন্ধু সভা, ব্রাহ্মিকা সভা, ব্দবিভালয়—প্রত্যেকটিতে নৃতন উভাম দেখা দিল, প্রত্যেকটি বিভাগের কার্যে নৃতন উৎসাহের সঞ্চার হইল। একা কেশবচন্দ্র এই সময়ে যেন শতহন্তে কার্য করিতে লাগিলেন, কিন্তু এত কার্যের ব্যস্ততার মধ্যেও তাঁহার জীবনে দিন দিন গভার যোগের অভ্যুদয় হইল। সে কথা পরে বলিতেছি।

কেশবচন্দ্রের আর একটি কর্মকীর্তির কথা এইখানে উল্লেখ করিব। ইহা তাঁহার 'ভারতাশ্রম'। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ফেব্রুয়ারি মাসে ইহা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র ব্যক্তিগত ও পারিবারিক জীবনে ধর্মের প্রতিষ্ঠা এবং ব্রাহ্মধর্মের তত্ত্ব ও আদর্শ দেশময় প্রচারের জন্মই এই আশ্রমটি স্থাপন করেন, কারণ তিনি জানিতেন যে "বিশুদ্ধ ধর্মমত সকল মানবপরিবারে প্রতিষ্ঠিত না হইলে, কেহ তাহা বুঝিতে পারে না।" ইহাকেই তিনি বলিয়াছেন 'Spiritual Commonwealth' বা 'পরিবার সাধন' অথবা মওলীবদ্ধ সাধন। আইডিয়ার দিক দিয়া ইহা সতাই অভিনৰ। এই প্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেনঃ "কেশববাব ইংলতে ইংরাজের গৃহকর্ম দেখিয়া চমৎকৃত হইয়া আসিয়াছিলেন। সর্বদা বলিতেন, middle class English Home-এর ক্যায় Institution পথিবীতে নাই। তাঁহার মনে হইল কতকগুলি ব্রাহ্মপরিবারকে একত্র রাখিয়া কিছু দিন সময়ে আহার, সময়ে বিশ্রাম, সময়ে কাজ, সময়ে উপাসনা, এইরূপ নিয়মাধীন রাথিয়া শৃচ্খলামত কাজ করিতে আরম্ভ করিলে তাহারা সেই ভাব লইয়া গিয়া চারিদিকের বান্ধপরিবারে ব্যাপ্ত করিতে পারে। এই ভাব লইয়া তিনি ভারতাশ্রম স্থাপন করিলেন। তাঁহার অনুগত প্রচারকগণ স্বাত্তে গেলেন। তৎপরে আমরাও অনেকগুলি পরিবার বাহির হইতে গেলাম। আমরা কেশববাবুর মনের ভাবটা কাজে করিয়া দেখিতে কৃতসংকল্ল হইলাম।" কেশবচন্দ্র সমাজের সভ্য ও উপাসক্মগুলীদের মধ্যে একতা ও প্রেমের ভাব বর্ধিত করিতে ব্যগ্র ছিলেন; ইহাদের সকলকেই তিনি এক আধ্যাত্মিক ও ধর্ম পরিবারের লোক বলিয়া মনে করিতেন। এই প্রসঙ্গে রাজনারায়ণ বস্ত্র লিথয়াছেনঃ "কেশববাবুর আহ্বানে আমরা অনেকে সপরিবারে ভারত আশ্রমে গিয়া বাস করিয়া-ছিলাম। সেধানে একত্র উপাসনা, একত্র আহার, সময়ে পাঠ, সময়ে কার্য প্রভৃতির ব্যবস্থা হইয়াছিল।" শুধু তাহাই নয়। বিজয়ক্ষ, শিবনাথ, নগেন্দ্রনাথ প্রভৃতি যাঁহারা তখন এখানে বাস করিতেন তাঁহাদের প্রত্যেকের মধ্যে কেশবচন্দ্র ধর্মোৎসাহের সঞ্চার করিয়াছিলেন এবং তাঁহারা প্রমত্ত উভ্তমে ভারতময় ব্রাহ্মধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন।

কলিকাতা হইতে সাত মাইল দূরে বেলঘরিয়ার এক প্রশস্ত বাগান বাড়িতে এই আশ্রমটি স্থাপিত হইয়াছিল। এইথানে পচিশটি বান্ধপরিবার একত্রে বাস করিতেন ; কেশবচন্দ্রও তাঁহাদের পৈতৃকভবন পরিত্যাগ করিয়া সপরিবারে এখানে কিছুদিন বাস করিয়াছিলেন। সকলেই কেশবচন্দ্রের বিমল সহবাদে থাকিবার স্থযোগ পাইলেন; সকলেই নিজ নিজ ব্যয়ের অংশ দিয়া একারভুক্ত পরিবারের ন্যায় থাকিতেন। প্রাতে ও সন্ধ্যায় এক সঙ্গে উপাসনা চলিত। সকলেই কেশবচন্দ্রের পরামর্শ ও সত্পদেশ পাইতেন। কেশবচন্দ্রের পত্নী জগন্মোহিনীকে ইংরেজি শিখাইবার ভার ছিল শিবনাথ শাস্ত্রীর উপর। আচার্য্য-পত্নীকে শিক্ষাদান প্রসঙ্গে শাস্ত্রীমহাশর তাঁহার 'আত্মচরিত' গ্রন্থে যে তিনটি ঘটনার উল্লেখ করিয়াছেন তাহার হুইটিতে জগন্মোহিনী দেবীর প্রকৃতির সরলতা অতি স্থন্দরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে। আর অপরটি কেশবচন্দ্রের আত্মসংযম শক্তির অদ্ভুত নিদর্শন। ভারতাশ্রম চার-পাঁচবৎসর সগৌরবে চলিয়াছিল এবং পরে উহাকে কেন্দ্র করিয়া যে বিতর্ক ও গৃহবিবাদের স্টেনা হইয়াছিল, তাহা একদিকে যেমন কেশবচন্দ্রের স্থনামকে স্পর্শ করিয়াছিল, তেমনি উহা ভারতব্যীয় ব্রাক্ষসমাজের মধ্যেও বিচ্ছেদ আনিয়া দিয়াছিল; এই বিচ্ছেদের পথেই আসিয়াছিল সাধারণ ব্রাক্ষসমাজ। মোট কথা, ভারতাশ্রম কেশবচন্দ্রের একটি ব্যর্থ প্রয়াস বলিয়াই স্বীকৃত হইবে। বাংলার মাটিতে বিলাতি আদর্শের Home টিকিল না। প্রেমস্থলর বস্থ এই প্রসঙ্গে তাই লিখিয়াছেন: "Keshav's idea of the happy family was hardly realised" এবং ইহা না হইবার মূলে ছিল ব্রাহ্মদের মধ্যে বিবাদ আর প্রচারকগণের মধ্যে মতানৈকা। এই বিবাদ ও মতানৈক্য বহুদূর পর্যন্ত গড়াইয়াছিল এবং কেশবচন্দ্রকে ইহার জন্ম যথেষ্ট মূল্যও সেদিন দিতে হইয়াছিল। সে অপ্রীতিকর কাহিনীর সবিস্তার উল্লেখে আমরা বিরত রহিলাম। কেশববিরোধী দল এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রের মত ও কার্যের সমালোচনা করিতে থাকেন এবং নিয়মতন্ত্রের প্রশ্ন তুলিয়া তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করেন। এই তুলনা কেশবচন্দ্র সম্পর্কে একেবারেই চলিতে পারে না। যিনি ব্রান্মপ্রতিনিধিসভা স্থাপন করিয়া আদি সমাজ হইতে পৃথক হইলেন,

সেই কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করা অভায় এবং অস্ত্রত।

এইবার ব্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের কথা।

নবজাগরণের তরঙ্গশীর্ষে ভারতবর্ষে তখন শুধু একটি মানুষ, একটি প্রতিভা, আর একটি ব্যক্তিত্ব। সমগ্র ভারতবাসীর সশ্রদ্ধ দৃষ্টি তথন তাঁহারই দিকে নিবদ্ধ বলিলেই হয়। তিনি কেশবচন্দ্র সেন। সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা ও উন্তমের পরিপূর্ণ পরিচয় এই ত্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের মধ্যেই আমরা পাই। আধুনিক ভারতবর্ষের প্রথম সমাজসংস্কারক রামমোহন, দিতীয় বিভাসাগর। ইংলাদের পরই কেশবচন্দ্র। বহু শতাব্দী ধরিয়া ভারতের মেয়েদের কথা কেহ চিন্তা করে নাই। অন্ধকারের পাতাল গহ্বরে কয়েক শতাৰী ধরিয়াই যেন জাতির নারীত্বের মহিমা ও অন্তিত্ব বিলীন হইয়া গিয়াছিল। তাহার সত্তা ছিল পুরুষের পদদলিত। কেহ তাহার উদ্ধারের কথা চিন্তা করিল না। তারপর কালচক্রের আবর্তনে, ইতিহাসের অমোঘ বিধানে মুঘলযুগের একদিন অবসান হইল। ভারতে ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির রাজ্ত <u>এবং শতান্দীকালের মধ্যেই সেই রাজত্বের অবসানে ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টের</u> <u>নিরফুশ শাসন প্রতিষ্ঠিত হইল। অপ্টাদশ শতকেও ভারতের তথা বাংলার</u> নারীর ছর্ভাগ্যের কথা কেহ চিন্তা করিল না। শাস্ত্রীয় বিধিনিষেধ আর সামাজিক অনুশাসনের পাষাণভারের তলায় তাহার স্বাতন্ত্র্য শতভাবে লাঞ্ছিত হইতে লাগিল। তারপর উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয় দশকে আসিলেন রামমোহন—ভারতের স্ত্রীজাতির প্রথম বন্ধু রামমোহন। বর্বর সতীদাহ প্রথার বিরুদ্ধে আন্দোলন করিয়া তিনি ভারতে নারীজাতির মুক্তির পথ প্রথম প্রশস্ত করিলেন। ১৮২৯ খ্রীষ্টান্দে সতীদাহ নিবারণ আইন পাশ হইল। \* ইহার সাতাশ বৎসর পরে সমাজসংস্কারের কেত্রে আসিলেন বিভাসাগর। তাঁহার বিধবাবিবাহ আন্দোলন উনিশ শতকের বাংলা তথা ভারতের সমাজ-জीवत्नत भून धतिया नाषा नियाष्ट्रिन । ১৮৫७ औष्ट्रीत्म विधवा विवार

লেথকের 'রামমোহন' গ্রন্থ জন্তব্য।

আইন পাশ হইল। \* বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনের উপর এই তুইটি সংস্কারের প্রতিক্রিয়া স্কুলুরপ্রসারী হইরাছিল। বিধবাবিবাহ আইন যখন পাশ হয় তথন কেশবচল্রের বয়স মাত্র আঠার বৎসর; কিন্ত ভাবিলে আশ্চর্য হইতে হয় যে, সেই বয়সেই তিনি বিভাসাগরের এই সমাজসংস্কারের গুরুত্ব উপলব্ধি করিতে পারিয়াছিলেন। ইহার তিন বছর পরে তিনি তাঁহার সঙ্গীদের লইয়া 'বিধবাবিবাহ' নাটক অভিনয় করেন। কেশবচন্দ্র তথন ব্রাহ্মসমাজের তরুণ নেতা। নাটকথানির অভিনয়ে ব্রাহ্মসমাজে খুব কাজ হইয়াছিল এবং হিন্দুসমাজে যাহাতে বিধবাবিবাহ ব্যাপকভাবে প্রচলিত হয়, সে বিষয়ে সাহায্য ও চেষ্টা করা ব্রাহ্মসাজের একটি বিশেষ কার্য বলিয়া তথন গৃহীত হইয়াছিল। সতীদাহ নিবারণ আইনের অপরিহার্য উপসংহার হিসাবেই কালক্রমে বিধবা-বিবাহ আইন আসিয়াছিল। কিন্তু আর একটি সামাজিক আইন যে এই একই স্থত্তে আসিতে পারে, ইহা প্রথম উপলব্ধি করিলেন কেশবচন্দ্র সেন। বিভাসাগরের সমাজসংস্কারের ষোল বৎসর পরে আসিল ত্রান্ধ বিবাহ বিধি আন্দোলন এবং এই শ্বরণীয় আন্দোলনের নেতা ছিলেন সেদিন কেশবচন্দ্র। ব্রাহ্মসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; তাই বিষয়টি আমরা একটু সবিস্তারেই আলোচনা করিব।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইবার বংসরেই ইহার প্রথম অধিবেশনে ব্রাহ্মবিবাহের প্রশ্নটি আবার নৃতন করিয়। উঠিল। তথনো ব্রাহ্মসমাজে সামাজিক ক্রিয়াকর্মে হিন্দু ব্যবস্থাই অনেকটা মানিয়া চলা হইত। পরে প্রাহ্ম, জাতকর্ম, উপনয়ন, বিবাহ প্রভৃতি বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ একটি অন্প্র্যান পদ্ধতি রচনা করেন। ব্রাহ্মসমাজে বথন জাতিভেদ নাই, তখন প্রশ্ন উঠিল—হিন্দু বিবাহ সম্বন্ধে যে সকল রাজনিয়ম প্রচলিত আছে, তাহা ব্রাহ্মবিবাহে বর্তিতে পারে কি না? ইহা আলোচনা করিবার জন্ম সাতজনকে লইয়া প্রথমে একটি কমিটি গঠিত হয়। (অক্টোবর, ১৮৬৭) দেবেন্দ্রনাথ, কেশবচন্দ্র, ব্রজস্কন্দর মিত্র, তুর্গামোহন দাস প্রভৃতি এই কমিটিতে ছিলেন। ব্রাহ্ম বিবাহ কি ?—এই প্রশ্নটি

<sup>\*</sup> লেথকের 'বিভাসাগর' গ্রন্থ দ্রন্থবা।

প্রথমে আনন্দমোহন বস্থ তুলিয়াছিলেন। এখানে উল্লেখ্য যে ১৮৬৫ গ্রীষ্ঠান্দে তদানীন্তন এয়াডভোকেট জেনারেলের নিকটে ব্রাহ্মবিবাহ রাজবিধি সপত কি না, এই সম্বন্ধে কয়েকটি প্রশ্ন ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে করা হইয়াছিল। উত্তরে তিনি বলিয়াছিলেনঃ "ব্রাহ্মসমাজের ক্যায় যে কোন ধর্মসমাজের বিবাহ প্রচলিত হিন্দু ব্যবহা অনুসারে সম্পন্ন হয় নাই, অথচ তৎস্মন্দে কোনো বিশেষ আইন তৈরি হয় নাই, সে বিবাহ আমার মতে অসিদ্ধ। স্কতরাং ইহাই স্থির হইতেছে যে, আইনের বর্তমান অবস্থায়, এরূপ বিবাহে বরক্তা বদ্ধ নহেন। স্বামী যদি পত্নীকে পরিত্যাগ করেন, তাহা হইলে পত্নী আইনের আশ্রম লইতে পারেন না; এ বিবাহে যে সন্তান উৎপন্ন হইবে, তাহারা আইনের চক্ষে সিদ্ধ নহে এবং দায় প্রাপ্ত হইতে পারে না।" (ইণ্ডিয়ান মিরার, ১৫ই আগষ্ট, ১৮৬৬)

স্ত্রাং অবস্থাটা এই দাঁড়াইল যে, রাজবিধি না থাকাতে আইনের চক্ষে <u>রাক্ষবিবাহ অসিদ্ধ। তখন রাক্ষবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জন্</u>য मज़काद्वित निकृष्ठे আर्तिमन कवा विरिध्य कि ना, देश विरिक्ता कविवाब জন্ম ১৮৬৮ এটিকের ৫ই জুলাই, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের একটি অধি-বেশন বসিল। এই অধিবেশনের সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। উপরে যে কমিটির উল্লেখ করা হইল তাহার সাতজন সভ্যের মধ্যে চারজন সদস্ত এই বিষয়ে তাঁহাদের মত জানাইয়াছিলেন; চারজনের মধ্যে তুইজন বলিলেন, ব্রাহ্মবিবাহ হিনুশাস্ত্রমত বিধিসিদ্ধ নয়; একজন বলিলেন, ব্রান্দবিবাহকে আইনতঃ সিদ্ধ করা প্রয়োজন আর তৃতীয় ব্যক্তি বলিলেন, ব্রান্মবিবাহ শান্ত্রসিদ্ধ বটে, কিন্তু এ বিষয়ে আইন খুব স্পষ্ট নয়। তথন কেশবচন্দ্র সেই সভায় সমগ্র বিষয়টি পর্যালোচনা করিয়া তিনটি প্রশ্ন তুলিলেনঃ (১) ব্রাহ্মবিবাহ কি ? (২) প্রচলিত হিন্দুশাস্ত্র মতে ব্ৰান্ধবিবাহ সিদ্ধ কি না? (৩) যদি সিদ্ধ না হয়, ব্ৰান্ধবিবাহ আইনতঃ সিদ্ধ করিবার জন্ম কি উপায় অবলম্বন করা উচিত ? প্রথম প্রশের উত্তরে তিনি বলিলেন—''ব্রাহ্মধর্মে যাঁহারা বিশ্বাস করেন, তাঁহারা এক সত্য ঈশ্বরের অর্চনাপূর্বক অপৌত্তলিক পদ্ধতিতে যে বিবাহ করেন— তাহাই ব্রান্ধবিবাহ। দ্বিতীয় প্রশ্নের উত্তরে বলিলেন, "যখন হিন্দুশাস্ত্রসিদ্ধ

কোনপ্রকার বিবাহের অন্তর্গত অন্ধ ব্রাহ্মবিবাহে গ্রহণ করা যাইতে পারে না, তখন ব্রাহ্মবিবাহ কি প্রকারে হিন্দ্বিবাহরূপে সিদ্ধ হইবে?" তৃতীয় প্রশ্ন সম্বন্ধে তিনি বলিলেন, "ব্রাহ্মবিবাহ বিধিসিদ্ধ করিবার জন্ম সরকারের নিকট আবেদন করা উচিত।"

আনন্দােহন বস্থ কেশবচন্দ্রের উক্তি সমর্থন করিলেন এবং এই বিষয়ে ''গভর্ণমেণ্টের নিকটে আবেদন করা যে একান্ত প্রয়োজন, তাহা বিশেষরূপে প্রতিপাদন করিলেন।'' সেদিনকার এই সভায় উপস্থিত ব্যক্তি বর্গের মধ্যে ছিলেন, কেশবচন্দ্র, প্রতাপচন্দ্র, নবগোপাল মিত্র, আনন্দমােহন, কালীমােহন দাস, তুর্গামাহন দাস প্রভৃতি। সভায় স্থির হইল যে, 'ব্যাক্ষবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জন্ম গভর্ণমেণ্টের নিকটে আবেদন করা আবশুক।''

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে এই আবেদন লইয়া কেশবচন্দ্রই নিজে সিমলায় গিয়াছিলেন (১৮৬৮, সেপ্টেম্বর)। তথন ভারত গভর্ণ-মেণ্টের আইন সচিব স্থার হেনরি মেইনের সহিত তাঁহার ব্রাহ্মবিবাহ বিধি সম্পার্কে আলোচনা হইয়াছিল। তিনি আইনের প্রয়োজনীয়তা স্বীকার করিয়াছিলেন। ব্রাহ্মদের মতন প্রগতিশীল সমাজে বিবাহের অধিকার স্বীকৃত হওয়া যে থুবই যুক্তিসপত দাবী, ইহাও স্থার হেনরি কথাবার্তা প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রকে বলিয়াছিলেন। কিন্তু সেই সময় তিনি আরো একটি কথা বলিয়াছিলেন; সেটি এই: ''It would be difficult for legal purposes to define a Brahmo, and if no definition was given, there might shortly be petitions for relief by persons who were in the same legal position as the present applicants," এবং এই কারণ দর্শাইয়াই তথন বিলের যে খসড়া তৈরি হইয়াছিল উহাতে 'ব্রাহ্ম' কথাটিকে মুখ্য স্থান দেওয়া र्य नार-रेश अत्नको जिल्लि गादिक वित्तद अरूक्ष हिल, যাহাতে ঐ আইনের স্থােগ ভারতবর্ষের খ্রীষ্টান ও মুসলমান সম্প্রদায় ব্যতীত আর সকলেই গ্রহণ করিতে পারিত। সেই সময়ে বাল ম্যারেজ বিলটি বিশেষভাবে আলোচনা করিবার জন্ম একটি সিলেক্ট কমিটিতে প্রেরিত হইয়াছিল।

ব্রান্ধবিবাহ আন্দোলনের উত্যোগ পর্ব এই পর্যন্তই।

তারপর ইংল্ণু হইতে ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র বাদ্মবিবাহ বিধি বিধিবদ্ধ করিবার জন্ম বিশেষভাবে সচেষ্ট হইলেন; তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিতা তিনি ইহাতে প্রয়োগ করিলেন। সেই সময়ে ব্রাক্ষসমাজ ठाँचात विकृत्क माँ जो है लग, जात जामि वाक्षमभाष गामि एवा (मारवस्तीय) স্তুতরাং ব্রাক্ষবিবাহ আইন পাশ করাইতে কেশবচন্দ্রকে যে অক্লান্ত পরিশ্রম कतिरा रहेशां हिल, ठांशा मराजरे जलूरभर । ১৮१১ औष्ट्रीरम विरालत विकृष्त जात्मानन जीव रहेन। जामि ममाज रहेरा विरास विराधिक করিয়া বড়লাটের নিকট একটি আবেদন প্রেরিত হইল। সেই আবেদনে वना रहेन (य, धरे विवारविधि बाक्तममार्कित क्रम रहेर्ल्फ, ज्येष অধিকাংশ बान्त हैश हारहन ना ; स्मर्टे महन्न हैशेख वना हरेन ये, ''কেশবচন্দ্র সেন সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধি নহেন।'' মিরারে এই আবেদনের প্রতিবাদ করিলেন কেশবচন্দ্র। সেই প্রতিবাদে তিনি বলিলেন, অধিকাংশ ব্ৰাক্ষ আইন চাহেন না, ইহা সত্য নহে। কেন না, তেতাল্লিশটি ব্রাক্ষসমাজ আইনের স্বপক্ষে স্বাক্ষর দিয়াছেন। আন্দোলন ভারতবর্ষের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকিল না, লণ্ডনের 'টাইমস' পত্রিকাতেও এই আইনের সমর্থনে প্রবন্ধ প্রকাশিত হইয়াছিল।

বাল্যবিবাহের দেশ ভারতবর্ষে ছেলে-মেয়েদের বিবাহের কোনো নির্দিষ্ট বয়স ছিল না। উনবিংশ শতাব্দীর সপ্তদশকে কেশবচন্দ্র বিষয়টি গভীরভাবে চিন্তা করিয়া দেখিলেন। সমাজকে নৃতন করিয়া গড়িতে হইলে, পুরাতন বহু প্রথার সংস্কার প্রয়োজন। মেয়েদের বিবাহের বয়স ঠিক কি হওয়া উচিত, তাহা নির্ধারণ করিবার জন্ম তিনি প্রসিদ্ধ চিকিৎসকগণের অভিমত সংগ্রহ করিয়াছিলেন। মহেলুলাল সরকার, ডাঃ আত্মারাম পাজুরং, ডাঃ চার্লাস, ডাঃ শ্রিথ, ডাঃ নবীনকৃষ্ণ বয়, ডাঃ এ. ভি. হোয়াইট প্রমুখ তৎকালীন বিশিষ্ট দেশী ও বিদেশী চিকিৎসকগণের কেহই অবশ্য বয়স সম্বন্ধে একমত হইতে পারেন নাই। বিবাহের সর্বনিয় বয়স এগার আর সর্বোচ্চ বয়স কুড়ি হওয়া উচিত—এই অভিমত তাঁহারা প্রকাশ করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র এইখানেই ক্ষান্ত হন নাই; তিনি প্রসিদ্ধ

পণ্ডিতগণের মতও সংগ্রহ করিলেন। ব্রাহ্মবিবাহ হিন্দুশাস্ত্রমতে বিধিবদ্ধ, আদি ব্রাহ্মসমাজের এই যুক্তি অনেকের মধ্যে ভ্রান্ত ধারণার সৃষ্টি করিতেছে দেখিয়াই তিনি পণ্ডিতগণের মত চাহিয়াছিলেন। ১৮৭১ এছিানে ১০ই আগষ্ট ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজের পক্ষ হইতে তিনি ব্রজনাথ বিভারত্ন, হরিদাস শিরোমণি, পুরুষোত্তম ভায়রত্ন, শিবনাথ বিভাবাচত্পতি প্রমুধ বাংলার তৎকালীন প্রসিদ্ধ পণ্ডিতদের নিকট পত্র পাঠাইলেন। ঐ পত্রে লেখা হইয়াছিল—''আপনারাই এই গুরুতর বিষয়ে যথার্থ মীমাংসা করিবার উপযুক্ত, এবং আপনাদের শাস্তান্তমোদিত বিধান অবগ্রই সর্বসাধারণের নিকট স্বীকৃত ও সমাদৃত হইবে।" তাঁহারা বলিলেন, হিলুশান্তমতে ব্রান্মবিবাহ অসিদ্ধ। কলিকাতায় বিভাসাগর, তারানাথ তর্কবাচপ্রতি, মতেশচল্র সায়রত্ন প্রমুখ পণ্ডিতগণ্ড ঐ প্রকার মত প্রকাশ করেন। কাশীর ব্যোপদেব শাস্ত্রী, রাজারাম শাস্ত্রী প্রভৃতি প্রসিদ্ধ উনচল্লিশজন পণ্ডিত ব্রাহ্মদিগের বিবাহ অবৈদিক বলিয়া অভিমত প্রকাশ করেন। কাশীর পণ্ডিতদের মত সংগ্রহ করিবার জন্ম আদি সমাজের পক্ষ হইতে আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাগীশ স্বয়ং সেধানে গিয়াছিলেন। তিনি নাকি কৌশল করিয়া তাঁহাদের অনুকূলে মত সংগ্রহ করিয়া আনিয়াছিলেন। তখন ধর্মতত্ত্ব, মিরার ও সোমপ্রকাশের স্তন্তে এই লইয়া প্রবল বাদ-প্রতিবাদের ঝড় বহিয়া যায়। বোম্বাইয়ের 'ইন্পুকাশ' কাগজে পর্যন্ত এই বিষয়ে চিঠি প্রকাশিত হইয়াছিল। এইসব তর্ক-বিতর্ক, বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া এই সত্যটিই সেদিন প্রতিপন্ন হইয়াছিল যে—ব্রান্সেরা যথন হিন্দাস্ত্র বিশ্বাস করেন না এবং সেই কারণে তাঁহারা প্রতিমা পূজা পৌতলিকতা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, তথন তাঁহাদের পক্ষে হিন্দু বিবাহ পদ্ধতি মানিয়া লওয়া অসম্ভব।

১৮৭১, ৩০ সেপ্টেম্বর। শনিবার। স্থান—টাউন হল। সময়—বৈকাল চারটা।

ব্রান্সবিবাহ আন্দোলন সম্পর্কে ইহাই প্রথম জনসভা এবং ব্রান্সবিবাহ বিল সম্পর্কে জনমত সংগ্রহ করিবার জন্ম ইহাই প্রথম প্রকাশ্য প্রয়াস। চাউনহলের ইতিহাসে এই তারিখটি বিশেষভাবে শ্বরণীয়; শ্বরণীয় এই কারণে যে, এইদিন কেশবচন্দ্র এইখানে যে বক্তৃতাটি দিয়াছিলেন ভারতবর্ষের সমাজজীবনে তাহার প্রতিক্রিয়া স্থ্রপ্রসারী হইয়াছিল। ইহার ফলে যে আইন পাশ হইয়াছিল (Special Marriage Act III of 1872), আধুনিক ভারতবর্ষের উহাই ছিল প্রকৃত সমাজসংস্কার। ১৮৭২ গ্রীপ্রাব্ধের তিন আইনের পূর্বে যদিও পার্শী বিবাহ আইন, দি লেক্স লোসি আইন, (Lex Loci Act), দি নেটিভ কনভার্টস্ ম্যারেজ ডিসলিউসন আইন, সতীদাহ নিবারণ আইন ও বিধবা বিবাহ আইন—এই কয়েকটি আইন পাশ হইয়াছিল, কিন্তু এই কয়েকটি আইনই ছিল সম্প্রদায় বিশেষের প্রতি প্রয়োজ্য। ব্রাহ্ম ম্যারেজ বিল এই আইনগুলি হইতে স্বতন্ত্র, কারণ ইহা সাম্প্রদায়িক ভিত্তিতে রচিত হয় নাই, জাতীয় ভিত্তিতেই রচিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র তাই এই দিনের বক্তৃতায় ইহাকে জাতীয় বিবাহ সংস্কার বা National Marriage Reform বলিয়া উল্লেখ করিয়াছিলেন।

টাউন হলের এই শ্বরণীয় সভার সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। এই সভার প্রায় আটশত ব্যক্তি উপস্থিত ছিলেন, কিছু সংখ্যক ইউরোপীয় ব্যক্তিও ছিলেন। উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে ছিলেন ডব্লিউ. সি. ব্যানার্জি, রামতয় লাহিড়ী, স্থরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, নরেন্দ্রনাথ সেন, ডাঃ গোপালচন্দ্র রায়, নবগোপাল মিত্র, রেভারেণ্ড ডাঃ মিচেল প্রভৃতি। সভার প্রারম্ভে নরেন্দ্রনাথ সেন, 'ভারতে বিবাহ আইন' (The Marraige Law in India) সম্পর্কে যে স্কৃচিন্তিত বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহা এদেশের সমাজসংশ্বারের ইতিহাসে চিরম্মরণীয় হইয়া আছে। বিবাহের প্রশ্নটি সম্পর্কে আইনগত এবং রাজনৈতিক ও সামাজিক—যতগুলি দিক থাকিতে পারে, তিনি তাহার সব দিকই আলোচনা করিয়াছিলেন। এই বক্তৃতা শুনিয়া সভার পরবর্তী বক্তা হিসাবে স্থরেন্দ্রনাথ সেদিন বলিয়াছিলেনঃ "It has seldom been my lot to listen to such an exhaustive statement." সকলের বলা শেষ হইলে পরে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করেন। সেই বক্তৃতায় তিনি বলিলেনঃ

'In waging open war with the opponents of the Brahmo

Mariage Bill, I do honestly believe that I have been for some time engaged in a crusade against untruth, impurity and superstition, and all manner of injuries and frightful social customs which have committed frightful havoc for centuries in this county...The Brahmo Marriage Bill contemplates a more radical and more comprehensive reformation than it is possible for the present generation of educated natives to imagine or conceive. It seens to overthrow caste and not mere idolatory, It contemplates inter-marriage between the Sikhs and the Bengalees, the inhabitants of Bombay and Madras, between the Tamil and the Teleguraces in Southern India and the people of the North Western Provinces, The Bill contemplates a union and fusion of the many discordant and social elements which lie scattered in the amplitude of the Indian continent."

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতারই পাণ্টা জবাব হিসাবে ১০নং কর্ণওয়ালিস খ্রীটে ট্রেনিং একাডেমির হলে দেবেন্দ্রনাথের সভাপতিত্বে আর একটি অরণীয় বক্তৃতা হইরাছিল। বক্তা ছিলেন রাজনারায়ণ বস্থ; বক্তৃতার বিষয়—'হিন্দ্ধর্মের শ্রেষ্ঠতা'। নবগোপাল মিত্রের জাতীয় সভা ঐ বক্তৃতা দেওয়াইবার জন্ম প্রধান উচ্চোগী ছিল। ব্রাহ্মবিবাহ আইনের আন্দোলন লইয়া আদি ও ভারতবর্ষীয় সমাজের মধ্যে যে বিবাদ চলিতেছিল, রাজনারায়ণ বস্থর পাণ্ডিত্যপূর্ণ এই বক্তৃতা সেই বিবাদের প্রতিব্যনি মাত্র ছিল। কিন্তু সরকারকে এক প্রবল সমস্থার সম্মুখীন হইতে হইয়াছিল। ব্রাহ্মসমাজের এক অংশ বিলের বিরোধিতা করিতেছে, অপর অংশ আইন দাবী করিতেছে, এই অবস্থায় নামের পরিবর্তন সাধন ভিন্ন কিন্তুরা বিল পাশ হইতে পারে? ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র এই বক্তৃতায় বলিয়াছেলেন যে নাম পরিবর্তনে তাঁহার কিছুমাত্র আপত্তি নাই।" It is not the designation we care for, we want the substance, we wish

that early marrage, poligamy and bigamy should he suppressed among us, and also idolatory and caste. If a comprehensive marriage law be given to all India, we shall have no reasons to complain."—ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রকৃত লক্ষ্য ছিল; সমগ্র ভারতবর্ষের জন্মই তিনি একটি ব্যাপক বিবাহবিধি (comprehensive marriage law) চাহিয়াছিলেন। কতথানি দূরদৃষ্টিসম্পন্ন সমাজসংস্কারক হইলে একজনের পক্ষে এই কথা চিন্তা করা সন্তব, তাহা আজ বোধ হয় আমরা ব্রিতে পারিয়াছি।

২১ শে ডিসেম্বর সিলেক্ট কমিটি কাউন্সিলে তাঁহাদের অভিমত পাঠাইয়া দিলেন। কমিটির মন্তব্যে বিবাহের বয়স নির্ধারিত হইল পাত্রের পক্ষে আঠার আর পাত্রীর পক্ষে চৌদ। বিরোধিদল অর্থাৎ আদি সমাজের ব্রাহ্মগণ এই সময় তাঁহাদিগকে 'হিন্দু ব্রাহ্ম' বা 'ব্রাহ্ম হিন্দু' বলিয়া পরিচয় দিয়া ছিলেন এবং তাঁহারা হিন্দুসমাজের মধ্যেই রহিয়াছেন এমন কথাও বলিয়া-ছিলেন; অন্তদিকে কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ रुटेर्ड वला रुटेल रा, ठाँराता हिन्तू नरहन, गूमलगान नरहन, शांभी नरहन-তাঁহারা ভারতীয়। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ১৬ই জানুয়ারি বিলটি আইনে পরিণত হইবার কথা ছিল, কিন্তু সেদিন ব্যবস্থাপক সভার সভ্য মিঃ ইংলিসের প্রতিরোধে উহা হইতে পারিল না এবং তারপর বড়লাট লর্ড মেও'র আকস্মিক শোকাবহ মৃত্যুর ফলে উহা কিছুকালের জন্ম স্থগিত থাকে। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, বিল পাশ হইবার ঠিক পাঁচ দিন পূর্বে কেশবচন্দ্র সমাজবিজ্ঞান সভার বার্ষিক অধিবেশনে Reconstruction of Native Society শীর্ষক একটি বক্তৃতা করেন। তাঁহার সংস্কারক-জীবনের ইহাই শেষ প্রসিদ্ধ বক্তৃতা। ১৯শে মার্চ বিলটি আবার ব্যবস্থাপক সভায় উঠিল এবং চার ঘণ্টা তর্ক-বিতর্কের পর বিলটি আইনে পরিণত হয়। বিলের পাণ্ডুলিপিতে যে নাম ছিল, তাহার পরিবর্তে বিলের মূল কাঠামো প্রায় বজায় রাখিয়াই উহা '১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের তিন আইনের বিশেষ বিবাহ বিধি' (Special Marriage Act III of 1872), এই নামে আইনে পরিণত হইয়াছিল। চার বৎসরের অক্লান্ত পরিশ্রম ও চিন্তা আজ সার্থক হইল—''বিবাহবিধি বিধিবদ্ধ হইল, কেশবচন্দ্র ও তাঁহার বন্ধদের আনন্দের পরিসীমা নাই।" এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্র যথার্থ লিখিয়াছেন বে, "the passing of the marriage Bill was the greatest triumph of Keshab's career as a reformer—" এবং এই আইনের ফলেই যে উত্তরকালে ভারতবর্ধে সমাজবিপ্লবের ক্ষেত্র প্রশস্ত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহই নাই। আধুনিক ভারতবর্ধের ইতিহাসে সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্র তাই চিরকাল বাঁচিয়া থাকিবেন।

১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দ বাংলার তথা ভারতবর্ষের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি সন্ধিকণ। এই যুগসন্ধিক্ষণেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম এই নূতন বিবাহবিধি আর বঙ্কিমচন্দ্রের 'বঙ্গদর্শন'। সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা যেমন ভারতবাসীকে বিস্মিত করিল, সমগ্র ভারতবর্ষের হিন্দুজাতি শুনিল কেশবচন্দ্র নির্ভীক কণ্ঠে বলিতেছেন — 'আমি হিন্দু নই, আমার একটি মাত্র পরিচয়ই আছে, আমি ভারতবাসী', তেমনি বৃদ্ধিমচন্দ্রের প্রতিভা 'বঙ্গদর্শন'কে আশ্রয় করিয়া আর এক আকারে দেখা দিল-কশো-বেস্থাম-মিলের ভাবধারার সহিত বঙ্কিমচন্দ্র নব্য হিন্দুধর্মের, নব্য বাঙালিয়ানার পরিবেশন করিতে লাগিলেন। একা কেশবচন্দ্র 'আমি हिन्दू नहें - हेश वलार् शांछ। बाज्यमभाज है राग मिन हिन्दू भभारज इ অবজ্ঞার তলে পড়িয়া গেল। বাংলার নবজাগরণের স্রোত ১৮৭২ গ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত একই খাতে বহিয়াছে, কিন্তু এই চুইটি ঘটনার পর হইতেই আমরা দেখিতে পাই যে, সেই শ্রোত তুইটি স্বতন্ত্র ধারায় ইতিহাসের পথ কাটিয়া চলিল। ''ব্রাহ্মসংশ্বার যুগের অন্তে প্রতিক্রিয়ামূলক এক সমন্বয় যুগের আরম্ভ হইতে দেখা গেল।" রামমোহন হইতে কেশবচল পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজের ভিত্র দিয়া স্বাধীন চিন্তার যে আদর্শ বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণকে সেদিন বেগবান করিয়া তুলিয়াছিল, যে সর্বভারতীয় জাতীয়তার উদ্বোধন করিয়া দিয়াছিল, বঙ্কিমচক্রের প্রবল ইসলাম-বিরোধী মনোভাব ও সঙ্কীর্ণ বাঙালি-য়ানা এবং তাহার সহিত পণ্ডিত শশধর তর্কচ্ড়ামণি ও পরিব্রাজক কৃষ্ণপ্রসম সেনের প্রচলিত হিন্দুধর্মের পুনরুখানের প্রয়াস মিলিত হইয়া যে অবস্থার স্ষ্টি করিয়াছিল তাহার পরিণাম যে শুভ হয় নাই, বর্তমানের ইতিহাস কি তাহারই সাক্ষ্য বহন করিতেছে না ?

১৮৭২ এর পর হইতেই যুগ-বিপ্লবী কেশবচন্দ্রের খোলস হইতে বাহির হইয়া আসিলেন নববিধানাচার্য কেশবচন্দ্র। গৈরিকবস্ত্র পরিহিত মৃত্তিত-মন্তক কেশবচন্দ্র। বৃদ্ধিজীবি বাঙালি সে কেশবচন্দ্রকে গ্রহণ করিতে পারে নাই। তাই ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের পর হইতে বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিশ্বমচন্দ্র-রামক্ষণ্ডের যুগ অনিবার্যভাবেই আসিয়া গিয়াছিল। আর রাজনীতিতে আরম্ভ হইল স্থরেন্দ্রনাথ-আনন্দমোহনের যুগ। কিন্তু তাই বিলিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের বাকী এগার বৎসরের কাহিনী আমাদের জাতীয় জাগরণের পক্ষে কম মূল্যবান নহে। এই এগার বৎসর কালের মধ্যে তাহার জীবনের প্রধান ঘটনাগুলি আমরা অতঃপর স্থাকারে বলিয়া যাইব।

১৮৭২। এপ্রিল মাস। ভারত সংস্কার সভার পক্ষ হইতে বাল্যবিবাহ নিবারণ ও সমাজের পতিতা স্ত্রীলোকদিগের উদ্ধারের চেষ্টা হয়। সভার পাঞ্জাব-শাখা এই বৎসরের এই সময়েই স্থাপিত হয়। 'ক্যালকাটা স্কুল ফর বয়েজ'-এর পরিচালনা ভার কেশবচন্দ্র গ্রহণ করেন ও উহা ভারত-সংস্কার সভার সহিত সংযুক্ত হয় এবং কেশবচল্রের কনিষ্ঠ লাতা ক্লঞ্চ-বিহারী সেনের অধীনে স্কুলটির উন্নতি হইতে থাকে। এই বৎসরের মে মাস হইতে আগষ্ট মাসের মাঝামাঝি সময় পর্যন্ত কেশবচন্দ্র বড়লাট নর্থক্রককে শিক্ষাসম্পর্কে নয়্ত্রখানি খোলা চিঠি লিখিলেন, পূর্ব অধ্যায়ে আমরা ইহার উল্লেখ করিয়াছি। চিঠিগুলি তাঁহার 'ইণ্ডিয়ান মিরার' 'ভারতবন্ধু' বা Indo philus —এই ছন্নামে প্রকাশিত হইয়াছিল। আধুনিক ভারতবর্ষে শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলি গুরুত্বপূর্ণ দলিল হিসাবে স্বীকৃত হইবার দাবী রাখে। ৮ই আগষ্টের পত্রে তিনি ভারতে ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টের প্রচলিত শিক্ষানীতির সমালোচনা করিষা লিখিয়াছিলেন: It is as much the duty of the State to extend education amongst the mass of the people as to improve the quality of the instruction at present imparted to the upper classes. The present system of education in India is defective, incomplete, and in some respects ineffectual and even hurtful. There must be something radically wrong in our system of education when the mind under its influence gathers largely but loses readily, and is difficient in sustaining cultures." লক্ষ্য করিলে দেখা যাইবে যে,
শিক্ষা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের এই উক্তি আজো তাহার মূল্য হারার নাই এবং
তাঁহার এই মন্তব্য বর্তমান ভারতের শিক্ষানীতি সম্পর্কেও তুল্যুভাবে প্রযোজ্য।
ইহা হইতেই আমরা ব্ঝিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র শুধু সামাজিক উন্নতির
কথাই চিন্তা করেন নাই, ভারতের সর্বাপীন উন্নতির কথাই তিনি আজীবন
চিন্তা করিয়াছেন। সাধারণ শিক্ষা ভিন্ন, এদেশে বিজ্ঞান অনুশীলনও যে নিতান্ত
আবশ্যক তাহাও তিনি বলিয়াছেন। বন্ধীয় সমাজ-বিজ্ঞান সভার সহিত
তাহার যেমন ঘনিষ্ঠ সংযোগ ছিল, তেমনি ডাঃ মহেন্দ্রলাল সরকারের
ভারতবর্ষীয় বিজ্ঞান সভার (১৮৭৬ খ্রীঃ) তিনি ছিলেন অন্যতম অধ্যক্ষ।

প্রচারক সভা সংস্থাপন কেশবচন্দ্রের এই সময়কার আর একটি মহৎ প্রয়াস। নিয়মিতভাবে ও পরিপূর্ণ শৃঙ্খলার সহিত যাহাতে সমাজের প্রচার কার্য নির্বাহ হইতে পারে, সেই উদ্দেশ্য লইয়াই এই সভা স্থাপিত হইয়াছিল। অক্লান্ত পরিশ্রমের ফলে এই বৎসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র অস্ত্রহু হইয়া পড়িলেন এবং 'প্রচার ও শরীরের স্বাস্থ্য উভয় উদ্দেশ্যে তিনি সপরিবারে কলিকাতা হইতে উত্তর-পশ্চিম প্রদেশে গমন করেন' এবং ডিসেম্বরের তৃতীয় সপ্তাহেই তিনি কলিকাতায় ফিরিয়া আদিলেন।

10046

আর্থসমাজের প্রতিষ্ঠাতা দয়ানন্দ সরস্বতীর সহিত কেশবচন্দ্রের মিলন, এই বৎসরের একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা। সমসাময়িক ভারতবর্ধের ইতিহাসে দয়ানন্দের সংস্কার-উত্তম বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। দয়ানন্দ কলিকাতায় আসিয়া যতীল্রমোহন ঠাকুরের বাগানবাড়িতে বাস করেন। কেশবচল্র সোক্ষানেই তাঁহার সহিত মিলিত হইয়াছিলেন। "কেশবচন্দ্রের সাক্ষাৎ" কারের পর তিনি তাঁহার বাটিতে আগমন করেন এবং তাঁহাকে উপলক্ষ করিয়া গৃহে সভা হয়। পৌতলিকতা, অদৈতবাদ, বর্তমান প্রণালীর জাতিভেদ, বাল্যবিবাহ ইত্যাদির বিরুদ্ধে তিনি অনেক কথা বলেন। "দয়ানন্দের উন্নত ধর্মজীবন ও তীক্ষ মনীয়ায় কেশবচন্দ্র মৃশ্ধ হইয়াছিলেন এবং এই সময়ে স্বামীজীর সহিত তাঁহার প্রণম্ব হয়, তাহা শেষ পর্যন্ত অক্ষ ছিল।"

এই বংসরের এপ্রিল মাসে টাউন হলে ভারত সংস্কার সভায় দিতীয় সাম্বংস্রিক উৎস্ব হইল। লর্ড বিশ্প এই সভায় সভাপতির কার্য করেন এবং উপস্থিত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ছিলেন রেভারেও কে. এম. ব্যানার্জি, শিবচন্দ্র দেব, প্রেমটাদ বড়াল, সর্গার দয়াল সিংহ, মৌলবি আবহুল লতিফ থাঁ, প্রতাপচল্র মজুমদার, অধ্যাপক লেণবিজ প্রভৃতি। শিক্ষা এবং স্ত্রীজাতির উন্নতির কথাই এই সভায় বিশেষভাবে আলোচিত হইয়াছিল। এই বংসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আবার ছইমাসের জন্ম প্রচার কার্যে বহির্গত হন; সঙ্গে ছিলেন বিজয়ক্ষণ গোস্বামী, ত্রৈলোক্যনাথ সাতাল, মহেন্দ্রনাথ বস্তু ও দীননাথ মজুমদার। সেই যে আট বৎসর পূর্বে নাজনারায়ণ বস্থকে এক পত্তে কেশবচল্র লিখিয়াছিলেন, "মনে করিয়াছি, জীবনের অবশিষ্ট দিনগুলি কেবল প্রচারকার্যে নিয়োগ করিব"— দেখা যায় তাহা তাঁহার কথার কথা ছিল না, ইহা তিনি অক্রে অক্রেই পালন করিয়া গিয়াছেন। ত্রাহ্মসমাজের স্বঁজনমাত রাজনারায়ণ বস্তর সহিত কেশবচন্দ্রের কী প্রীতির সম্পর্ক ছিল, তাহা আমরা ইঁহাদের ত্রইজনের চিঠিপত্রে অতি স্থন্দররূপে প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র তাঁহার প্রতি পতেই রাজনারায়ণকে 'আমার প্রিয় ব্রহ্মপরায়ণ দাদা' বলিয়া সম্বোধন করিতেন। ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি, যাহার সহিত একবার যে সম্পর্ক গড়িয়া উঠিয়াছে, শত বিরোধের মধ্যেও আজীবন তিনি সেই সম্পর্ক রক্ষা করিয়াছেন। কেশব-চরিত্রের ইহাও একটি আশ্চর্য মহন্ত।

2646 I

এই বৎসর আদি সমাজের সহিত মিলনের আর একটি প্রয়াস হয়

এবং ২১শে জানুয়ারি দেবেন্দ্রনাথের ভবনে ছই সমাজের এই 'রি-ইউনিয়ন'

অত্যন্ত হল্পতাপূর্ণ পরিবেশের মধ্যেই হইয়াছিল। তারতবর্ষীয় প্রাক্ষসমাজের

একটি দলের মধ্যে কিছুকাল যাবৎ যে কেশব-বিরোধী ভাব দেখা গিয়াছিল

এবং যাহা ক্রমশঃই বৃদ্ধি পাইতেছিল, তাহা লক্ষ্য করিয়াই কেশবচন্দ্র

এই দিন সন্ধ্যাবেলায় তাঁহার কলুটোলার ভবনে প্রচারকদিগের এক সম্মেলনে

একটি মর্মস্পর্শী ভাষণ দিলেন। ভারতাশ্রমের মানির জের তথনো

চলিতেছে; প্রচারকগণের জীবনের গতি ফিরাইবার জন্ম এবং তাঁহাদের

মধ্যে শান্তি ও প্রীতির পবিত্র ভাব জাগাইয়া তুলিবার জন্য তাঁহার এই প্রয়াস লক্ষ্য করিবার বিষয়। কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের টাউন হলের বক্ততাটি অত্যন্ত বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। বক্তৃতার বিষয় ছিল: Behold the Light of Heaven in India এবং এই বক্তৃতার শেষভাগে তিনি ''ব্রাক্ষ-সমাজের উপর অত্যাচারের কথা উল্লেখ করিয়া বলিলেন যে, সময়ে সময়ে আমার মন্তকে অনেক জঘন্ত অপবাদ আসিয়া নিপতিত ইইয়াছে, অনেক জায়গায় চরিত্রে পর্যন্ত কলম্বারোপ করিয়াছে; কিন্তু তাহাতে আমি ভীত নহি। ... আমাকে যে যাহা বলিতে চায়, বলুক; কিন্তু ঈশ্বর যে আলোক প্রেরণ করিয়াছেন, তাহা নির্বাণ করিবে কাহার সাধ্য ? আমি যে সাধু সঙ্কল্প সাধনের জন্ম আদিষ্ট হইয়াছি তাহা হইতে কেহই আমাকে প্রতিনির্ত্ত করিতে পারিবে না। আমি অগ্রসর হইব। বীর্ত্বের সহিত অগ্রসর হইব।" এই বক্তৃতাতেই কেশবচন্দ্র সর্বপ্রথম প্রকাশ্যে নববিধানের উল্লেখ করিলেন। ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দে 'প্রেমের ধর্ম' বক্তৃতায় যে ভাবটি তাঁহার চিন্তায় প্রথম ধরা পড়িয়াছিল, আজ পনর বৎসর পরে তাহাই কেশবচন্দ্রের চিন্তায় একটি পরিণত রূপ পাইতে চলিয়াছে দেখা যায়। শুনিতে পাই কেশচন্দ্রের 'নববিধান তুর্বোধ্য'; কিন্তু তাঁহার এই কথাগুলির মধ্যে তো অস্পষ্টতার লেশমাত্র দেখিতে পাই না: "What I accept as the New Dispensation in India neither shuts out God's light from the rest of the world, nor does it run counter to any of those marvellous dispensations of His mercy which were made in ancient times... A new dispensation, therefore, has been sent unto us which presents to us not indeed a new and singular creed but a new development of by-gone dispensations."

নববিধান সম্পর্কে প্রসঙ্গতঃ কিছু আলোচনা করিব। ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের একটিমাত্র পরিচয় আছে—তিনি নববিধানাচার্য— একটি নৃতন বিধানের উল্গাতা। ব্রাহ্মসমাজের যথন পঞ্চাশ বৎসরকাল পূর্ণ

হইল তথন ইতিহাসের এক শুভক্ষণে কেশবচন্দ্র এই নববিধান ঘোষণা করেন। সকল ধর্মকে এক করা, মানবসভ্যতার স্থদীর্ঘকালের ইতিহাসে এত বড়ো সত্য ইতিপূর্বে আর কাহারো চিন্তায় ধরা দেয় নাই, আর কেহ এমন আশ্চর্য পরীক্ষায় প্রবৃত্ত হন নাই। রামমোহন তুলনামূলক ধর্মালোচনার স্থচনা করিয়া-ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহা তো পৃথিবীর মাত্র তিনটি প্রধান ধর্মকে অবলম্বন করিয়া। বিশ্বের যাবতীয় ধর্মের অথবা ধর্মমতের তুলনা ভিন্ন একটি common measure নির্ণয় করা স্থকঠিন। বস্তুতঃ সকল ধর্মকে এক করিতে না পারিলে, বহুত্বকে একত্বে পরিণত করিতে না পারিলে তুলনা নিচ্ফল। পরিণত জীবনে কেশবচন্দ্র যথন এই সত্যটি উপলব্ধি করিলেন তথন তিনি বলিলেন: ''জগৎকে এমন কিছু দেখাইতে হইবে যাহা বেদ বেদান্ত বাইবেল কোরাণ প্রভৃতির মধ্যে পাওয়া যাইবে না।" এই তিনি প্রথম ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি নির্ণয় করিয়া বলিলেন: "যদি অন্যান্ত ধর্ম যাহা দিয়াছে, তুমি আবার তাহাই দিতে আদিয়া থাক, তবে, হে ব্রাহ্মসমাজ, তোমার পৃথিবীতে না আসাই ভাল ছিল। যদি তোমার নিজের কিছু দিবার না থাকে, যদি তুমি পুনক্তি করিতে আসিয়া থাক, তবে তুমি চলিয়া বাও, পৃথিবীতে তোমার কোন প্রয়োজন নাই।" এই কথা একমাত্র কেশবচন্দ্রের পক্ষেই বলা সম্ভব ছিল, রামমোহন বা দেবেজনাথের পক্ষে নয়। নৃতন হইতে নূতনতর জীবনলাভ—ইহাই তো নববিধানের মূল হত।

১৮৮০। ২৫শে জানুষারি। ব্রহ্মানিরের বেদী হইতে আচার্য কেশবচন্দ্র নববিধান ঘোষণা করিলেন। একটি স্থানর রূপকের আশ্রয়ে তিনি এই আশ্রর্য বার্তা পৃথিবীতে ঘোষণা করিয়াছিলেন। তিনি নববিধানকে একটি নবশিশুর জন্মের সহিত তুলনা করিয়া বলিলেন: "পৃথিবী, শোনো, পঞ্চাশ বংসর ব্রাহ্মান্দ্র গর্ভে ধর্মের শিশু গঠিত হইতেছিল, বহুকালের প্রস্বযন্ত্রণার পর এক সর্বাদ্ধ স্থানর শিশু জন্মগ্রহণ করিয়াছে। সেই শিশুর ভিতরে যোগ, ধ্যান, বৈরাগ্য, প্রোন, ভক্তি সমুদ্র গুণ সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। সেই শিশুর অন্তরে বেদ বেদান্ত পুরাণ তন্ত্র বাইবেল কোরাণ সমুদার রহিয়াছে। পৃথিবীতে যত ভাবের অবতার হইয়াছে, শিশু সকলকে আপনার ভিতরে এক করিয়া লইয়াছেন। নববিধান শিশু সংসারে স্বর্গ দেখাইবার জন্ত জন্মিয়াছেন।" কী অপূর্ব এবং কী স্থানর এই ঘোষণা! সতাই ইতিহাস সেদিন প্রসবব্যথায় কাঁদিয়াছিল। মানব-সভ্যতার ক্রমোন্নতির বিচিত্র ধারা থাঁহারা গভীরভাবে অন্নসরণ করিয়াছেন এবং সেই ধারাপথে থাঁহারা পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে এক-একটি মহৎ ভাবের, মহৎ চিন্তার অভ্যাদয়ের ইতিহাস পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারাই বুঝিবেন উনিশ শতকের অপ্তম দশকের সেই সময়টি সকল দিক দিয়াই একটি নৃতন চিন্তার অভ্যাদয়ের পক্ষে উপযুক্ত ছিল।

কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম জীবনের ক্রমবিকাশের ইতিহাস যাঁহারা গভীরভাবে অন্নীলন করিয়াছেন তাঁহারাই ইহা দেখিতে পাইয়াছেন যে, তাঁহার ধর্মমত তাঁহার ধর্মজীবনের আরম্ভ হইতেই বিবর্তনের দিকে ধাপে ধাপে অগ্রসর হইতেছিল। কেহ যেন না মনে করেন নববিধান কেশব্চন্দ্রের একদিনের <mark>বা এক মুহুর্তের</mark> চিন্তার ফল। তাঁহার আধ্যাত্মিক জীবনের প্রতি একবার সশ্রদ্ধ ও সাহুরাগ দৃষ্টি নিক্ষেপ করুন দেখিতে পাইবেন এক সম্পূর্ণ বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে—বর্জন ও অর্জনের দারা, subtraction ও addition দারা তিনি আধ্যাত্মিক চিন্তার শিখরে উঠিয়াছিলেন। বাহিরে যথন তিনি নানাবিধ কর্মের প্রবাহ সৃষ্টি করিয়া চলিয়াছিলেন, সেই একই সময়ে সকলের অলক্ষ্যে আপনার মনে সংযোগ বিয়োগের প্রণালী ধরিয়া কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে ধাপে ধাপে অগ্রসর হইয়াছেন—বেদান্ত প্রতিপাল ব্রাহ্মধর্মের সংকীর্ণ গণ্ডী অতিক্রম করিয়া তিনি ক্রমে ক্রমে একটি বিশ্বজনীন ধর্মের সন্ধান পাইয়াছিলেন। আধ্যাত্মিক জীবনের এই চরম অবস্থাতেই যখন তিনি ঈশ্বরকে রূপ এবং অরপের মধ্যে দর্শন করিয়া কতার্থ হইয়াছিলেন, জীবনের সেই পরিণত চিন্তা ও উপলব্ধির আলোকিত মুহুর্তেই কেশবচল্র ইতিহাসের মহাস্ত্য নব্বিধান ঘোষণা করিয়াছিলেন। কেশবচল্রের জীবনে আমরা লক্ষ্য করি যে, বরাবরই তিনি পৃথিবীর বিভিন্ন ধর্মপ্রবর্তকদের মধ্যে একটি সমন্বয় প্রতিষ্ঠার চেষ্টা করিয়াছেন। তাঁহার Great Men বক্তৃতাটি এই প্রসঙ্গে বিশেষভাবেই পৃথিবীর সকল ধর্মের অন্থূলন কেশবচন্দ্র যতথানি গভীরভাবে করিয়াছিলেন, এতটা রামমোহন বা দেবেল্রনাথ করিতে পারেন নাই। এমার্সনের একটি কথা মনে পড়েঃ "Person makes event, and event person"—আধুনিক কালের ভারতবর্ষে ধর্মের ক্ষেত্রে রামমোহন ও কেশবচন্দ্র সম্পর্কে এই কথাটি বিশেষ ভাবেই প্রয়োজ্য। রামমোহনের একেশ্বরাদ প্রতিষ্ঠা যেমন একটি ঐতিহাসিক ঘটনা, ইহার পঞ্চাশ বৎসরকাল পরে কেশবচন্দ্র কতৃক নববিধান ঘোষণা তেমনি আর একটি ঐতিহাসিক ঘটনা। উনিশ শতকের ভারতবর্ষে, আমি বলিব, এই ছুইটিই সর্বপ্রধান ঘটনা এবং শিক্ষা, ধর্ম, সাহিত্য, সমাজ ও রাজনীতির ক্ষেত্রে আমাদের দেশে পরে যাহা কিছু ঘটিয়াছে, চিন্তা করিয়া দেখিলে পরে দেখা যাইবে, সেগুলির মূলে আছে এই ছুইটি ঘটনা ও এই ছুইটি ব্যক্তি।

পৃথিবীর সকল ধর্মের, সকল মহাপুরুষদের জীবন ও জীবন-সত্যকে কেশবচন্দ্র যেমন গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছিলেন, এমন আর কেহ করেন নাই। তিনি উপনিষদ্, বৌদ্ধ, শাক্ত ও বৈষ্ণব্যুগের পূর্বগামীগণকে যেমন স্বীকার ক্রিয়াছেন, তেমনি ঈশা মুশা মহমাদকেও বাদ দেন নাই। সকল ধর্মতই তিনি তন্ন করিয়া দেখিয়াছেন। কেশবের যুগ সামঞ্জস্ত ও মিলনের যুগ—নববিধান তাহার মঞ্চ। কেশবচল্রের জীবনের সহিত পৃথিবীর পূর্ববর্তী সকল ধর্মাচার্যের জীবন অবিচ্ছন্নভাবে জড়িত। রামমোহন ও দেবেল্র-নাথের সঙ্গে তাঁহার পার্থক্য এইখানেই—এইখানেই কেশবচল্রের স্বাতন্ত্র। মহাপুরুষের পূজা কেশব-জীবনের সব চেয়ে বড়ো কথা। বাল্যকাল হইতে আরম্ভ করিয়া জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত মহাপুরুষদিগকে স্মরণ করিয়া, পূজা করিয়া, তাঁহাদের সঙ্গলাভ করিয়া, কেশবচন্দ্র নিজের ধর্মজীবনকে মহিমাদ্বিত করিয়াছিলেন—এই জিনিস একমাত্র তাঁহার জীবনেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম। অনেকের ধারণা কেশবচন্দ্র অন্তের নিকটে ঋণ করিয়া ধর্মজীবন ও ধর্মসমাজ গঠন করিয়াছিলেন, তাঁহার ব্ঝি কোনো মৌলিকতা ছিল না। কেশবচন্দ্র নিজেই ইহার উত্তর দিয়াছেন। একটি মাঘোৎসবের বক্তৃতায় তিনি বলিয়াছেন: "স্টির আরম্ভ হইতে যত সাধু দেশে দেশে, যুগে যুগে অবতীর্ণ হইয়া জগতের কল্যাণ সাধন করিয়াছেন, তাঁহাদিগের প্রত্যেকের নিকট আমরা ঋণী। স্ট প্রত্যেক বস্তু এবং প্রত্যেক জীবের নিকট আমরা ঋণী। আমাদের ধর্মজীবনের প্রত্যেক রক্তবিন্ত্র মধ্যে পৃথিবীর সাধুমহাজনদিগের ঋণ রহিয়াছে।" এই ঋণস্বীকার আর কিছুই নয়—ইহা হইল exchange and assimilation of thought এবং এই প্রক্রিয়ার ফলেই সকল দেশের দার্শনিক চিন্তার উত্তব ও পরিপুষ্টি সংসাধিত হইয়াছে। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র একদিন এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলেন যে, সকল ধর্মই সত্য। নববিধান তাঁহার এই সিদ্ধান্তের পরিণত রূপ। শতাব্দীর পর শতাব্দী চলিয়া গিয়াছে, পৃথিবীতে একের পর এক মহাপুরুষ আসিয়াছেন, কালের ভাণ্ডারে তাঁহাদের প্রত্যেকের স্থমহৎ চিন্তার যে শাশ্বত সম্পদ সঞ্চিত হইয়াছিল, কেশবচন্দ্রের পূর্বে সেই সম্পদের সন্ধান এমনভাবে আর কেহ করেন নাই। ইতিহাসের ক্রম-অভিব্যক্তির পথে মান্তুষের যে নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি—The Brotherhood of man and the Fatherhood of God—এই পথে সমগ্র মানব সমাজকে লইয়া যাইবার অব্যর্থ সংকেত আছে এই নববিধানের মধ্যে—ইহা কোন dogmatic, বা compartmental বা sectarian ধর্মত নয়—ইহা বিশ্বমানবের মিলনভূমি—ইতিহাসের গর্ভ হইতে উদ্ভূত ইহা একটি নৃত্ন আদর্শ, নৃতন শক্তি। আবার শ্বরণ করি কেশবচন্দ্রের সেই উক্তি—I was destined to be a man of faith—ইহা তাঁহার কথার কথা ছিল না— ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের একাভিমুখী সাধনা। এই বিশ্বাস-সাধনের পথে চলিতে চলিতেই তিনি একদিন নিখিল মানবের মধ্যে এক মহা একাত্মতার সন্ধান পাইয়া পৃথিবীকে শুনাইলেন: "As love makes man one with Divinity, so it makes man one with Humanity." নিঃ সন্দেত্ ইহা কেশ্ব-মনীষার একটি মৌলিক বাণী।

নববিধানের মঞ্চ হইতে কেশবচন্দ্র যে সত্য ঘোষণা করিলেন তাহার মূল কথা—এক ঈশ্বর, এক বিধান এবং এক সমাজ। পঁচিশ বৎসরের গভীর সাধনার ফলেই তিনি এই সত্যকে উপলব্ধি করিয়াছিলেন। নববিধান কেশবচন্দ্রের কল্পনাবিলাসের রঙীন ফাল্পস নয়। নববিধানের মর্ম বুঝিতে হইলে তাঁহার Future Church বক্তৃতাটি বিশেষ মনোযোগ সহকারে পাঠ করিতে হয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি সর্বপ্রথম নববিধানের ইপিত দিয়া বিশ্বমন্ত্রীর একত্ব ও অনন্তত্ব স্থাকিত যে ধর্ম প্রাধান্ত লাভ করিবে সে ধর্মে বিশ্বমন্ত্রীর একত্ব ও অনন্তত্ব স্থীকৃত ও সমর্থিত হইবে। ভগবান যে ত্রিবিধ উপায়ে আত্মপ্রকাশ করেন—বাহিরে বিশ্ব প্রকৃতির মধ্যে (God in Nature), মান্ত্রের আত্মার মধ্যে (God in Soul) এবং মহাপুক্রমদের

মধ্যে (God in history) লোক তাহা স্বীকার করিবে, কিন্তু তাহারা উপলব্ধি করিবে যে, একই ভগবান এই তিন ভাবে আত্মপ্রকাশ করেন।" ইহার পর আরো তিনটি বক্তৃতায় (১৮৭০-এ ইংলণ্ডে সেন্ট জেমস হলে যীশু খুট্ট সম্বন্ধে বক্তৃতা; ১৮৭০-এর মাঘোৎসবে প্রত্যাদেশ সম্পর্কে বক্তৃতা এবং ১৮৭৫-এ Behold the Light of Heaven বক্তৃতা) কেশবচন্দ্র নববিধানের ইন্ধিত করেন। এই শেষের বক্তৃতাটিতেই তিনি সর্বপ্রথম 'বিধান' শব্দটির সংজ্ঞা ও ব্যাখ্যা দিয়াছিলেন। তাঁহার এই সমন্বয়ীমানসের ক্রমবিকাশ লক্ষ্য করিবার বিষয়। পরিকয়নাটি স্কম্পন্ট রূপ লইল ১৮৭৬-এর মাঘোৎসবের বক্তৃতায়—সে বক্তৃতার বিষয় ছিল—Our Faith and Experiences। এইবার তিনি বলিলেনঃ "আমরা জীবিত ঈশ্বরে বিশ্বাস করি; কোনো Creed বা doctrine নয়—ঈশ্বরই আমাদের সব।" এই যে Total conception of God—এই অভিজ্ঞতার আলোকেই পৃথিবীতে নববিধান-রূপ নবশিশুর আবির্ভাবের পথ সেদিন আলোকিত হইয়াছিল।

বলিয়াছি, নববিধান মানবসভ্যতার ক্রমোত্তরণের ইতিহাসে একটি নবতর আলোকের অধ্যায়—একটি বহু প্রত্যাশিত illumination বা উদ্ভাসন। সংকীর্ণ ও সাম্প্রদায়িক মত ও বিশ্বাসের আবেপ্টনে এই বিধান বন্ধ নয়—To light and more light—ইহাই নববিধান। তাই না কেশবচক্র বলিলেনঃ "প্রার্থনাপূর্ণ হাদয়ে প্রদার সহিত আরো উজ্জ্লতর আলোকের দিকে অগ্রসর হইতে হইবে, আরো নব নব সত্যলাভের আশায় হাদয়কে উন্মৃক্ত করিয়া রাখিতে হইবে।" এই নবতর আলোক ও সত্যের সন্ধান দিয়া সভ্যতার ইতিহাসে কেশব-মনীয়া য়ে মহাবিপ্লব সাধন করিয়া গিয়াছে, তাহার পূর্ণ তাৎপর্ম উপলব্ধি করিবার দিন আজ আসিয়াছে। আবার বলি, নববিধান কেশবচক্রের কল্পনা নয়, ইতিহাসেরই একটি সত্যকে তিনি স্বীয় অভিজ্ঞ্তার আলোকে উদ্বাটিত করিয়া গিয়াছেন। ব্যক্তিগত ভাবে ঈশ্বর উপলব্ধির দিন চলিয়া গেল, অতঃপর সকল মান্ত্রের জীবনের সর্বক্ষেত্রে ঈশ্বরই একমাত্র লক্ষ্য হইয়া উঠিলেন। নববিধান পাচফুলের সাজি সত্য, কিন্তু আমি জিজ্ঞাসা করি, কেশবচক্রের সেই পাচফুলের সাজি কি সকল ধর্মবিশ্বাসের একটি মৌলিক সমন্বর্ম ও সামঞ্জস্থের জপ লয় নাই ? রামমোহনের সমন্বর্ম ছিল

বদ্ধিভিত্তিক, কেশবচন্দ্রের সমন্বয় সম্পূর্ণ জীবনভিত্তিক—ইহা যুগপৎ synthesis ও fusion. একটু চিন্তা করিলেই দেখা যায় যে, নববিধান এক কথায় সকল বিশ্বাসের সমন্বয়—syntheses of all faiths এবং এই আশ্চর্য সমন্বয় সাধন একমাত্র তাঁহার পক্ষেই সম্ভব ছিল যিনি মুক্তকণ্ঠে বলিতে পারিয়াছিলেন: "I was destined to be a man of faith." এই বিশ্বাস—সকল ধর্মের সকল সত্যে বিশ্বাস হইতেই নববিধানের অভ্যুদয়। কেশবচন্দ্র জানিতেন প্রকৃত ধর্মের মধ্যে কোনো বিরোধ নাই, সংঘর্ষ নাই। ধর্মে ধর্মে যে বিভাগ বা বিভেদ, ইহা বিধিনির্দিষ্ট নয়, ইহা কুত্রিম। ধর্ম অথও উদার বস্তু, আকাশের ভাষ বিশাল, বায়ুর ভাষ বিশ্বব্যাপী, উহাতে সীমা নাই, সংকীর্ণতা নাই, গতি নাই। বিভাগ মান্ত্র করিয়াছে—বিভাগের ভিতর দিয়া প্রকৃত ধর্মলাভ অসম্ভব ; ইহা দারা ধর্মসাধন হয় না, ধর্মবুদ্ধ হইতে পারে। কেশবচন্দ্র এই বিভেদ—বিভাগকেই নববিধানের আদর্শের মধ্যে মিলাইয়া মিশাইয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। এই বিধানই একদিন পুরাতনকে <mark>ৰূপান্তরিত করিয়া এক নৃতন জাতি গড়িয়া তুলিবে। নববিধান ক্রমবিকাশেরই</mark> চরম বিকাশ। Yoga—Subjective and Objective—এই গ্রন্থে কেশবচন্দ্র নববিধানের অতি স্থলর ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ দিয়াছেন।

তারপর ১৮৮১ খ্রীষ্টাব্দে মাঘোৎসবের সময় মন্দিরের বেদি হইতে কেশবচন্দ্র এই বিশ্বজনীন উদার ধর্মের কথা ঘোষণা করেন। সমস্ত পৃথিবী তাহা
কান পাতিয়া শুনিয়াছিল। এই বছরের টাউনহল বক্তৃতায় তিনি নিজেকে
এবং তাঁহার অন্থ্যামীদের নববিধানের বার্তাবহ বলিয়া ঘোষণা করিলেন ৮
কেশবচন্দ্রের এই প্রসিন্ধ বক্তৃতা হইতে কয়েকটি লাইন এইখানে তুলিয়া দিয়া
আমার বক্তব্য শেষ করিতেছি। তিনি বলিয়াছেন: "এই নববিধান সকল
ধর্মপ্রবর্তক, সকল ধর্মশান্ত্র ও সকল বিধানের এক অপূর্বসঙ্গতি। ইহা কোন
বিচ্ছিন্ন মতবাদ নয়। ইহা একরূপ বিজ্ঞান যাহা অন্থ সকল ধর্মের অর্থ ব্র্ঝাইয়া
দেয়, বিভিন্ন ধর্মের ভিতর সংযোগ ও সমন্বয় প্রতিষ্ঠিত করে, কলহনিরত
ধর্মের ভিতর বন্ধতা আনিয়া দেয় এবং পরবর্তী ধর্মের সহিত পূর্বর্তী ধর্মের
যোগ রক্ষা করে। জগতে যাহা কিছু সত্য, যাহা কিছু
স্কলর, সে সমস্তই এই ধর্মে গৃহীত হইয়াছে।"

ব্রহ্মানন্দ স্বহন্তে এই নববিধানের পতাকা উড়াইয়া গিয়াছেন; পৃথিবীর সকল জাতি একদিন এই সার্বভৌমিক নববিধানের পতাকাতলে সমবেত হইবে, এমন আশা তাঁহার ছিল। বস্ততঃ নববিধান সকল ধর্মের সার অর্থাৎ substance লইয়া জগৎকে প্রকৃত ধর্মবিজ্ঞানের সামঞ্জন্ম ও মিলন—synthesis and harmony ব্রাইয়া দিয়াছে। পৃথিবীর য়াবতীয় বিধানের পূর্ণতা ইহারই মধ্যে। নিধিলবিশ্বে এই সজীব ধর্মের বিধান প্রচারের জন্ম কেশবচন্দ্র দশহাজার ঈশ্ববিশ্বাসী মানুষ চাহিয়াছিলেন। কোথায় সেই অগ্নিয় উৎসাহে উদ্দীপ্ত মানুষ, য়াহারা নববিধানের পতাকা স্কন্ধে লইয়া সারা পৃথিবীতে এই সমন্বয়ের বাণী ছড়াইয়া দিবেন ? কেশবচন্দ্র তো মাহা দিবার তাহা দিয়া গিয়াছেন, এখন পৃথিবীর ব্রকে নববিধানের জয়রথ চালাইবার দায় ও দায়িত্ব আমাদের।

রামকৃষ্ণ-কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎকার এই বৎসরের (১৮৭৫ থ্রীঃ) আর একটি ঘটনা।

বেলঘরিয়ার যে উভানে ভারতাশ্রম স্থাপিত হইয়াছিল, উহাই পরে 'তপোবনে' রূপান্তরিত হয় এবং সেই নির্জনাবাসে কেশবচন্দ্র যখন বাস করিতেছিলেন সেই সময়ে একদিন মার্চ মাসের শেষের দিকে রামকৃষ্ণ পরমহংস কেশব-সন্দর্শনে এখানে আসিলেন। ইতিপূর্বে রামকৃষ্ণ যখন আদি রাক্ষমাজে রুক্ষোপাসনা শুনিতে আসিয়াছিলেন, তখন তিনি কেশবচন্দ্রকে উপাসনা করিতে দেখিয়া তাঁহার প্রতি আরুষ্ট হইয়াছিলেন। সেই ঘটনার বার বংসর পরে রামকৃষ্ণ আজ আসিলেন কেশবচন্দ্রের নিকট—তখনও পর্যন্ত কলিকাতায় শিক্ষিত সমাজে তিনি স্পরিচিত হইয়া উঠেন নাই; তৃই চারিজন ব্যতীত তখনো রামকৃষ্ণের নাম কেহ শোনে নাই, তাঁহার আধ্যাত্মিক মাহাত্মা জানা তো দূরের কথা। এই মিলনের ফলে উভয়ের প্রতি আরুষ্ট হন এবং রামকৃষ্ণ যে মাত্ভাবে ব্রক্ষের উপাসনা করিতেন, সেই আদর্শের প্রভাব কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনে গভীরভাবেই পড়িয়াছিল। প্রতাপচন্দ্র মজুমদার এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "The acquaintance of this devotee which soon matured into intimate friendship,

had a powerful effect upon Keshav's catholic mind." রামকৃষ্ণকে প্রথম দেখিয়া কেশবচন্দ্রের মনোভাব কি হইয়াছিল তাহা তিনি এই সময়কার 'স্থলভ সমাচার''ধর্মতত্ত্ব'ও 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' কয়েকটি প্রবন্ধ লিখিয়া প্রকাশ করিয়াছিলেন। শিক্ষিত ও ধর্মাতুরাগী সমাজে তিনিই সেদিন রামক্ষকেে প্রথম প্রচার করিয়াছিলেন—ইহাই প্রকৃত ইতিহাস। একেশ্বরবাদী ব্রাহ্মনেতা কেশ্ব-চল্ল প্রতিমা-পূজক হিন্দু সাধু রামক্ষের সহিত মিলিত হইয়াছেন, তাঁহার বিষয়ে প্রকাশ পত্রিকায় লিখিয়াছেন—সংরক্ষণশীল আদি-সমাজীদের ইহা মনঃপূত হয় নাই, এমন কি ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজের কাহারো কাহারোচক্ষে ইহা সেদিন বিসদৃশ মনে হইয়াছিল। কিন্তু কেশবচল্রের দৃষ্টিতে দক্ষিণেখরের এই সহজ সরল, ঈশ্বরপ্রেমে মত্ত মাতুষটি কি ভাবে প্রতিভাত হইয়াছিলেন, তাহা তাঁহার নিজের কথাতেই প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন ই "আমরা এই মহাত্মাকে যতবার দেখিতেছি, ততবার তাঁহার উচ্চ জীবন ও ভাব দেখিয়া অবাক হইতেছি। আমরা দেখিতেছি, তিনি একজন প্রকৃত সিদ্ধপুরুষ, তাঁহার মতন লোক আর এদেশে আছে কি না সন্দেহ।... তিনি নিরাকারবাদী ও সাকারবাদী তুই-ই।" (সুলুভসমাচার, ১৬ই আধিন, ১২৮৮, ইং ১৮৮২ খ্রীঃ) কলিকাতায় রামক্ষের সহিত যেমন, গাজীপুরের পওহারি বাবার সহিতও তেমনি কেশবচন্দ্রের অন্তরঙ্গতা ছিল। ১৮৭৬ খ্রীষ্টান্দের শেষভাগে যথন তিনি উত্তর ভারতে ধর্মপ্রচারে গিয়াছিলেন, সেই সময়ে কেশবচন্দ্র গাজীপুরে একমাস কাল অবস্থান করেন ও তথনই তিনি পওহারি বাবার সহিত সাক্ষাৎ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন। পওহারি বাবা কেশবচন্দ্রকে 'স্বামিজী' বলিয়া ডাকিতেন। কেশবচন্দ্রে জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে রামক্বফের সহিত তাঁহার ঘনিষ্ঠতা উত্রোত্তর বুদ্ধি পাইয়াছিল এবং তিনি প্রায়ই কেশবচন্দ্রকে দেখিবার অন্ত কলুটোলায় আসিতেন; কেশবচন্দ্রও মধ্যে মধ্যে দক্ষিণেশ্বরে গিয়া রামক্লফকে দেখিয়া আসিতেন। ১৮৭৭-এর মাঘোৎসবের পর একদিন রামক্বফ্র স্বয়ং ভারতব্যীয় ব্রজ্মন্দিরে আসিয়া সেই উপাসনা স্থলের পবিত্রতা দেখিয়া সমাধিম্প হইয়াছিলেন।

26991

এই বৎসর টাউনহলে (৫ই মার্চ) কেশবচন্দ্র Philosophy and Madness in Religion সম্পর্কে যে বক্তৃতা করিলেন তাহাতে তিনি পাশ্চাত্ত্য দর্শনের বিবর্তনবাদের সহিত ভারতীয় সাংখ্যদর্শনের সমন্বয় করিবার একটি চেষ্টা করেন। এই বৎসরের শেষভাগে দেখিতে পাই যে হিন্দুধর্ম, বৌদ্ধর্ম, গ্রীষ্টধর্ম ও ইসলাম—পৃথিবীর এই চারিটি প্রাচীন ধর্মের গভীর অনুশীলনের জন্ম তিনি যথাক্রমে গৌরগোবিন্দ, অঘোরনাথ, প্রতাপচল্র ও গিরিশচন্ত্রের উপর ভার অর্পণ করিলেন। কেশবচন্ত্রের কর্মজীবনে এই চার-জনই ছিলেন তাঁহার বিশেষ অন্নবর্তা। গৌরগোবিন্দের অসাধারণ মনীষা ছিল; 'ধর্মতত্ত্ব' সম্পাদনে তিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণহস্তস্বরূপ ছিলেন। ইহার পাণ্ডিত্যের পরিচয় পাইয়াই কেশবচন্দ্র ইংশর উপর হিন্দুশাস্ত্রসমূহ অধ্যয়ন করিয়া গ্রন্থ প্রচারের ভার দিয়াছিলেন। কেশবচল্রের অনুগামীদের মধ্যে সাধু অঘোরনাথ ছিলেন একজন মহাভক্ত যোগী ও সাধক। অঘোরনাথ ছিলেন বিজয়ক্ষের সহপাঠী এবং বিজয়ক্ষ্ই তাঁহাকে ব্রাহ্মসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের সংস্পর্শে লইয়া আসিয়াছিলেন। 'শ্লোকসংগ্রহ' সংকলনে তিনিই ছিলেন কেশবচন্দ্রের প্রধান সহায়ক। 'শাক্যমুনি চরিত' অংঘার-নাথের প্রসিদ্ধ গ্রন্থ; বাংলা ভাষায় বুদ্ধদেব ও বৌদ্ধদর্শন সম্পর্কে এমন উচ্চান্দের আলোচনা তাঁহার পূর্বে আর কেহই করিতে পারেন নাই। প্রতাপ-চক্র মজুমদার ছিলেন কেশবচক্রের নিকটতম আত্মীয়। মাত্র সতর বৎসর বয়সে ইনি ব্রাহ্মসমাজের সংস্রবে আসেন; প্রথমে দেবেজনাথ, পরে কেশব-চল্লের অন্তবর্তী হইয়া প্রতাপচন্দ্র ধর্মের জন্ম জীবনোৎসর্গ করেন। ইংরেজি ভাষায় স্থপণ্ডিত প্রতাপচন্দ্র ইংলণ্ড, আমেরিকা, জাপান প্রভৃতি পর্যটন করিয়াছিলেন এবং ১৮৯৩ খ্রীষ্টান্দে আমেরিকার সিকাগো শহরে অমুষ্ঠিত প্রথম বিশ্বধর্মসম্মেলনে তিনি ভারতবর্ষের ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধিত্ব করিয়াছিলেন। এটিধর্মে তাঁহার প্রগাঢ় পাণ্ডিত্য ছিল এবং তাঁহার Oriental Christ একথানি জগদ্বিখ্যাত গ্রন্থ। গিরিশচক্র সেনের নাম বাংলা সাহিত্যে স্থবিদিত। রামমোহনের পর আমাদের দেশে ইসলামধর্ম সম্বন্ধে এমন গভীর ও বিস্তারিতভাবে আলোচনা আর কেহ করেন নাই। "কেশবচন্দ্র যথন সর্বধর্ম- সমন্বয় করিবার জন্ম বিভিন্ন ধর্মের মূলতন্ব আলোচনা করিতে প্রবৃত্ত হন, তথন তিনি গিরিশচন্দ্রের উপর মূল আরব্য ও পারস্থ ভাষা অধ্যয়ন করিরা তাহা হইতে বাংলা ভাষায় ইসলাম ধর্ম-গ্রন্থাদি অনুবাদ করিবার ভার অর্পণ করেন।" পরিণত বয়সে তিনি লক্ষে গিয়া ঐ তৃই ভাষা আয়ত্ত করেন। ফিরিয়া আসিয়া তিনি 'কোরাণ শরিফ' অনুবাদ করেন। মূল আরব্য ভাষা হইতে বাংলা ভাষায় 'কোরাণ শরিফে'র ইহাই প্রথম অনুবাদ। তথন হইতেই তিনি 'মৌলভি' গিরিশচন্দ্র নামে খ্যাত হন। রামকৃষ্ণ পরমহংসের প্রথম জীবনচরিতকারও ইনি। 'তল্ববোধিনী প্রিকায়' আমরা যে গোষ্টামনের (Collective mind) পরিচয় পাই, কেশবচন্দ্রও তেমনি এইভাবে ইংদের লইয়া অনুরূপ একটি গোষ্ঠামন গঠন করিয়া বাংলা সাহিত্যের সমৃদ্ধিসাধন করিয়া গিয়াছেন। সমগ্র ব্রাহ্মসান্দের ইতিহাসে সাহিত্যসাধনায় কেশব-মণ্ডলীর দান অতুলনীয়। বলা বাহুল্য, কেশবচন্দ্রই ছিলেন ইহার নেপথ্য প্রেরণ।।

এই বংসরে কেশবচন্দ্রের জীবনের আরো ছুইটি ঘটনা প্রসিদ্ধ। ইহাদের মধ্যে একটি হইল মাজাজের ছর্ভিক্ষ নিবারণের জন্ম সমাজের পক্ষ হইতে সাহায্যের ব্যবস্থা করা; দ্বিতীয়টি হইল পৈতৃক গৃহ পরিত্যাগ করিয়া স্বতন্ত্র স্থানে বাস করিবার জন্ম সার্কুলার রোডে 'ক্মলকুটীর' স্থাপন।

ইংার পর কেশবচন্দ্রের জীবনের কাহিনী একান্তভাবেই আধ্যাত্মিক।
তাঁহার সেই স্থগভীর এবং ব্রহ্মান্তভূতি উদ্ভাসিত দিব্য জাবনের পরিচয়
মিলিবে 'প্রার্থনা', 'আচার্যের উপদেশ', 'জীবনবেদ', 'সাধুসমাগম' প্রভৃতি
গ্রন্থগুলির মধ্যে। বাংলার ধর্মসাহিত্যে কেশবচন্দ্রের এই বইগুলি বিশিষ্ট
সম্পদ এবং কেশব-মানসের অন্থূলীলনের পক্ষে এগুলি অপরিহার্য। কেশবচন্দ্রের শেষ জীবনের ছইটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য; একটি তাঁহার অপ্রাপ্তবয়য়া
জ্যোষ্ঠা কন্সা স্থনীতি দেবীর সহিত কুচবিহারের অপ্রাপ্তবয়য় মহারাজার
বিবাহ (১৮৭৮, ৬ই মার্চ)। এই বিবাহ ১৮৭২ গ্রীষ্টান্দের ৩ আইন অন্থুসারে
হইরাছিল। আর দ্বিতীয়টি হইল এই বিবাহের অব্যবহিত পরেই সাধারণ
বাহ্মসমাজের জন্ম (১৪ই মে, ১৮৭৮)। এই ঘটি ঘটনাই সমকালীন বাংলার

ইতিহাসে প্রসিদ্ধ হইয়া আছে এবং প্রথম ঘটনাটি অত্যন্ত বিতর্কমূলক বলিয়া আমরা এখানে তাহার সবিস্তার উল্লেখ করিতে বিরত হইলাম। 'সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ' নামটি দেবেল্রনাথই দিয়াছিলেন। চার্চ অব ইংলণ্ডের অতুকরণে গঠিত এই সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার বিষয়ে সেদিন থাঁহারা অগ্রণী ছিলেন তাঁহাদের মধ্যে শিবচন্দ্র দেব, আনন্দমোহন বস্ত্র, শিবনাথশাস্ত্রী, দ্বারকানাথ গাঙ্গুলী, নগেন্দ্রনাথ চট্টোপাধ্যায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ভারতসভা (Indian Association) সমসাময়িককালের আর একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা এবং ইহার উদ্যোক্তাদের মধ্যে স্থরেন্দ্রনাথ ও আনন্দমোহন ছিলেন প্রধান। জাতীয় আন্দোলন ও রাজনৈতিক উন্নতি ছিল ভারতসভার লক্ষ্য। ব্রাহ্মসমাজ দ্বিতীয়বার বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ায়, এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রের অন্তান্ত মহৎ কার্যের প্রতি অনেকে অবজ্ঞা প্রকাশ করিতে থাকেন এবং কেশবচল্রের নিজের সমাজও তখন কিছুটা তুর্বল হইয়া পড়িয়াছিল, কেহ কেহ এইয়প অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র যাহা কিছু করেন, ঈশ্বরের আদেশে করেন, এই কথা কুচবিহারের বিবাহের পর অনেকেই আর নির্বিচারে মানিয়া লইতে পারে নাই। ক্রমে কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে জনমত প্রবল হইয়া উঠিল; কেশবচন্দ্র ইহা বুঝিতে পারিলেন। অবশেষে ১৮৭৯ এটিানের টাউনহল বক্তৃতায় (২২ জনুয়ারি) কেশবচন্দ্র তাঁহার আচরণের কৈফিরৎ দিলেন। এই দিনের বক্তৃতার বিষয় ছিল: Am I an inspired Prophet? এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বক্তৃতার মধ্যে ইহা অক্তম। এইদিন ছই হাজার শ্রোতা উপস্থিত ছিলেন। সকলে অতি উৎস্কুক অন্তঃকরণে, স্থির শান্তভাবে কেশবচন্দ্রের মুখে শুনিলেন: "I am a singular man, I am not as ordinary men are and I say this deliberately. I say this candidly. I am conscious of marked peculiarities in my faith and character... Am I a prophet? No. Am I a singular man? Yes. The whole of my life blood that is in me will dry up in a moment if I am cut off from my mission; I have no life apart from my Father's work...Would you have me reject God and

Providence and listen to your dictates in preference to this inspiration? Keshub Chandra Sen cannot do it, will not do it. I must do the Lord's will."

কেশবচন্দ্র তাহাই করিয়াছিলেন। তাঁহার জীবনের প্রত্যেকটি কর্ম, প্রত্যেকটি চিন্তা এই সাক্ষাই বহন করে যে, তিনি আজীবন ঈশ্বরাদেশেই চালিত হইরাছিলেন। তারপর ব্রান্ধর্মকে সকল দেশের, সকল জাতির, সকল সম্প্রদায়ের উপযোগী প্রগতিশীল ক্রমবিকাশোন্থী এক বিশ্বজনীন ধর্মে পরিণত করিয়া, সকল প্রাচীন ধর্মের অন্তর্নিহিত সত্যের সমন্বর ও সামঞ্জস্ম সাধন করিয়া কেশবচন্দ্র যেদিন (১৮৮১ খ্রীঃ) ব্রহ্মাদিরের বেদি হইতে জগতে নবধর্ম—'নব বিধান' ঘোষণা করিলেন সেইদিন আমরা ব্রিলাম যে কেশবচন্দ্র একজন অনন্স্রসাধারণ ব্যক্তি—singular মান্ত্র । ইতিহাসে এমন মান্ত্রের সাক্ষাৎ কদাচিৎ পাওয়া যায়।

১৮৮৪। ৮ই জান্ত্য়ারি। কেশবচন্দ্র সেনের মৃত্যু হইল।

জীবনবেদের উদ্গাতা, অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী সাধন।
ইতিহাসের কোন্ গৃঢ় অভিপ্রায়কে সিদ্ধ করিল, মহাকাল তাহার বিচার
করিবেন। কিন্তু আমরা যাহা প্রত্যক্ষ করিলাম তাহা এই যে, ব্রাক্ষর্মকে
তিনি একটি সমন্বরের ধর্মে ও সর্বজনীন ধর্মে পরিণত করিয়া গিয়াছেন।
মানবজাতির নিয়তি যে পূর্ণতার পথে তাহাও তিনি নানাভাবে দেখাইয়া
দিয়া গিয়াছেন। রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র—ব্রাক্ষসভা স্থাপনের কাল
হইতে নববিধানের ঘোষণাকাল পর্যন্ত মাত্র অর্ধশতান্দীকাল অতিক্রান্ত
হইয়াছে এবং ইহারই মধ্যে ইতিহাসের একটি নিগৃঢ়তম এবং প্রয়োজনীয়
সত্যের আবিদ্ধার সন্তব হইয়াছে। যে অসাধারণ প্রতিভা এই অসাধ্যসাধন
করিল—খাহার ধর্মাত্ররাগ ও নিদ্ধলন্ধ চরিত্র একটি শতান্দীর ইতিহাসের
একাংশকে চিরদিনের জন্ত মহিমামন্তিত করিয়া গেল—সেই কেশবচন্দ্র
সম্পর্কে মহর্ষির একটি কথাই আমাদের বার বার মর্নে পড়ে—"ব্র্ল্জানন্দ তো
কোনো অভাব রাথেন না।"

মাত্র প্রতাল্লিশ বছরের জীবনে একা কেশবচন্দ্র কত যে কাজ করিয়া গিয়াছেন এবং আবো কত বিষয়ের স্থচনাও তিনি করিয়া গিয়াছেন, তাহা ভাবিলে বিশ্বিত হইতে হয়। একটি পুস্তকে তাঁহার বৈপ্লবিক মনীষার সকল কথা আলোচনা করা অসম্ভব, আমি শুধু দিগ্দর্শন করিলাম। বাংলায় উনবিংশ শতান্ধীর নবজাগরণের ইতিহাসে ধর্মনেতা, ধর্মোপদেষ্টা, স্বাধীন চিন্তার প্রবর্তক, সমাজ ও রাষ্ট্র-সংগঠক এবং সমাজসেবী হিসাবে যিনি শীর্ষস্থান অধিকার করিয়া আছেন সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আজ নৃতন করিয়া আলোচনা করিবার দিন আসিয়াছে। মনীধী বিপিনচক্র পাল যথার্থই বলিয়াছেনঃ "বিগত পঞ্চাশ বৎসর ধরিয়া বাঙালি যে স্বাধীনতা মন্ত্র সাধন করিয়া আসিয়াছে, বলিতে গেলে কেশবচন্দ্রই সেই মন্ত্রের একরূপ দীক্ষাগুরু। জাতীয় স্বাধীনতা জগতের সর্বত্রই ব্যক্তিগত স্বাধীনতার উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। আমাদের বর্তমান রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা প্রচেষ্টা যে পরিমাণে ব্যক্তিগত স্বাধীনতার আদর্শের প্রচেষ্টা লাভ করিয়াছে, সেই পরিমাণেই তাহা বিশুদ্ধ উদার এবং অপরাজের হইয়াছে এবং হইতেছে। এই দিক দিয়া ভারতের বিশেষতঃ বাংলার বর্তমান স্বাধীনতা আন্দোলনের ইতিহাস আলোচনা করিলে ইহার মূলে একরূপ প্রথম শিক্ষা ও দীক্ষাগুরুরূপে কেশবচন্দ্রকে দেখিতে পাই।"

এই সত্যের আজ অনুশীলন প্রয়োজন, তবেই উনবিংশ শতাব্দীর ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের স্থাননির্গন্ত এবং তাঁহার বহুমুখী কর্মপ্রচেষ্টার সঠিক মূল্যায়ন সন্তব হইবে। সাহিত্যে, সমাজসংস্কারে, ধর্মসংস্কারে, সমাজসেবায় এবং সর্বোপরি জাতির নৈতিক ও আধ্যাত্মিক জীবনের সংস্কার-সাধনে এই একটি মান্তবের জীবনব্যাপী কর্মসাধনার সহিত পরিচিত হইবার দিন আজ আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাক ও আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাক ও আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাক ও সামাজজীবনকে, তাহার অধ্যাত্মজীবনকে তিনি যেন নৃতন গরিমা প্রদান করিয়া গিয়াছেন। সামঞ্জস্ম ও মিলন—synthesis and harmony—
ইহাই কেশবচন্দ্র। ইতিহাসের ঈশ্বরকে তিনি মান্তবের প্রাত্যহিক

জীবনের চেতনায় চিরকালের মতন স্থপ্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন।
সভ্যতার পথে মান্নধের ক্রমোত্তরণ নিয়তিনির্দিষ্ট, সম্প্রসারণ ও উন্নতি
তাঁহার অবগ্রস্ভাবী নিয়তি। তাহার সেই ক্রমোত্তরণের পথকেই এক
ন্তন সত্যের ন্তন আলোকে উন্ভাসিত করিয়া দিয়া গিয়াছেন উনবিংশ
শতকের একটি মানুষ। আগামীকালের মানুষ যথন প্রশ্ন করিবে—কে
তিনি?

ইতিহাস সেদিন উত্তর দিবে—তিনি কেশবচন্দ্র সেন।



Colootola.

16 February 18 /4.

elly Dear Sir,

The bearer will hand

Jon Rs. 120 being the excharces forman

g Bettink's donation to the Sanscrit

follege to be given to the best student

of the nistitution who may fail to

obtain a foresument scholarship.

The amount should be awarded in

the shape ga scholarship of 10 Rs.

a month tenable for one year.

Journ Anicerely Leslab flumber leg

I hope you will know send a formal reight of the money to the Maharely. car is theatre Ross, tomorrow positively.

সংস্কৃত কলেজের অধ্যক্ষকে লিখিত কেশবচন্দ্রের একথানি চিঠির প্রতিলিপি

## ॥ পরিশিষ্ট ॥

## কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ'—প্রার্থনা

িকেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ' জীবনতথ বিষয়ে একটি অপূর্ব গ্রন্থ। ভাব ও ভাষার দিক হইতে নিঃসন্দেহে ইহা বাংলা সাহিত্যের সম্পদ। হিন্দি, উর্ত্ত, সংস্কৃত, তেলেগু, মারাঠি, ইংরেজি ও ফরাসী—এই কয়টি ভাষায় বইটি অমুবাদিত হইয়াছে। ১৮৮০ গ্রীষ্টান্দে প্রথম প্রকাশিত হইবার পর হইতে ১৯৫৪ গ্রীষ্টান্দ পর্যন্ত বইটির আটটি সংস্করণ হইয়াছে। "সকল গ্রন্থ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ জীবন। বিশ্বাসীর জীবন, সাধকের জীবন সর্বশ্রেষ্ঠ।"—এই মহান্ত তত্ত্বই 'জীবনবেদ' গ্রন্থের প্রতিটি অধ্যায়ে ব্যক্ত হইয়াছে। এইখানে 'প্রার্থনা' শীর্ষক প্রথম অধ্যায়টির কিছু অংশ উদ্ধৃত হইল।

আমার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা। যথন কেহ সহায়তা করে নাই, যথন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্ট হই নাই, ধর্মগুলি প্রচার করিয়া কোন একটা ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক শ্রেণীতে যাই নাই, ধর্মজীবনের সেই উষাকালে 'প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর" এই ভাব, এই শব্দ হাদয়ের ভিতরে উথিত হইল। ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই; গুরু কে, কেহ বলিয়া দেয় নাই; সন্ধট বিপদের পথে সলে লইতে কেহ অগ্রসর হয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্করপ 'প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই" এই শব্দ উচ্চারিত হইত। কেন, কিসের জন্ম প্রার্থনা করিব তাহাও সময়ক্রপে বুঝিতাম না। তর্ক করিবারও সময় হয় নাই। কেন প্রার্থনা করি, জিজ্ঞাসা করিবার লোকও ছিল না। কে প্রার্থনা করিতে বলিল, তাহাও কোন লোককে জিজ্ঞাসা করিলাম না। ভান্ত হইতে পারি—এ সন্দেহও হইল না। প্রার্থনা করিলাম। ভিত্তিস্থাপনের সময় কে অট্টালিকার সৌন্ধ্র চিন্তা করে? কি বং দিব

বারানায়, তাহা কি মামুষ তখন ভাবে ? তখন করিতে হয়।

"প্রার্থনা কর, বাঁচিবে; চরিত্র ভাল হইবে; যাহা কিছু অভাব, পাইবে"
—এই কথাই জীবনের পূর্বদিক হইতে পশ্চিমে, উত্তর দিক হইতে দক্ষিণে
প্রবাহিত হইত। এই ভাবনারই ভাবুক হইয়াছিলাম; এই কর্মেরই কর্মী
হইয়াছিলাম। প্রার্থনা গুরু, অসহায় জনের অপার সহায়। এই একজনকেই
চিনিয়াছিলাম, একজনের সঙ্গেই আলাপ হইয়াছিল, আর কাহাকেও জানিতাম না। ধর্মবন্ধ কেহ ছিল না। আকাশের দিকে তাকাইতাম, কোন
বিধানের কোন কথা শুনিতাম না, কোন ধর্মতন্ম বুঝিতাম না। গির্জায় যাইব
কি মস্জিদে যাইব, দেবালয়ে যাইব কি বৌদ্ধদিগের দলে যোগ দিব,—
তাহার কিছুই ভাবিতাম না। প্রথমেই বেদ বেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেক্ষা
শ্রেষ্ঠ যে প্রার্থনা, তাহাই অবলম্বন করিলাম।

আমি বিশ্বাসী; বিচার করি, আর বিশ্বাস করি। একবার বিশ্বাস করিলে।
আর টলি না। চক্ষু দ্বারা বিচার করিলাম। হইয়াছে কি?—বিচারের
জন্ম এই প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিলাম। "হইয়াছে—আরও চল"—এই উত্তর
পাইলাম। সকালে একটি আর রাত্রিতে একটি, লিখিয়া প্রার্থনা সাধন
করিতে লাগিলাম। ক্রমে উষা হইতে প্রাতঃকালে আসিলাম। ক্রমে বেলা
হইতে লাগিল। চারিদিক আচ্ছন্ন ছিল অন্ধকারে, পরিস্কৃত হইয়া পড়িল।
পথ ঘাট, বাড়ি ঘর, সকল দেখা গেল। এই প্রার্থনা করিতে করিতে সিংহের
বল, ঘুর্জয় বল, অসীম বল লাভ করিতে লাগিলাম। দেখি, আর সে শরীর
নাই, সে ভাব নাই। কি কথার বল! কি প্রতিজ্ঞার বল! বলিলেই হয়,
প্রতিজ্ঞা করিলেই হয়! পাপকে ঘুদি দেখাইতাম আর প্রার্থনা করিতাম।
সন্দেহ, অবিশ্বাস, পাপ, প্রলোভনকে ভয়ানক মূর্তি দেখাইতাম। প্রার্থনা
করিব, বলিলেই সব ভয় পাইত।

বেমন আব্দার করিয়া বসিতাম ঠাকুরের পদতলে, কিছু লইতাম। কিছু পাইতে হইবে, কে দিবে? কোথায় যাইতে হইবে? কে পথ দেখাইবে? পাপকে কে দ্রীভূত করিবে? সকল বিষয়ই সহায় প্রার্থনা। তখন কেবলমাত্র প্রার্থনা-ধনই ছিল; তাহারই উপর কেবল নির্ভর করিতাম। স্থাবে প্রত্যাশা করিতাম প্রার্থনার নিকট। সাহায্য পাইতে হইলে প্রার্থনার আত্রর লইতাম। "সবে ধন নীলমণি" যেমন কথার বলে, প্রার্থনা আমার তেমনই ছিল।

তোমাদের বন্ধু কেবল এই একটা পরম সহায় পাইয়াছিল। কি পুন্তক পড়িতে হইবে, কি আলোচনা করিতে হইবে, কার কাছে যাইতে হইবে, কিছুই জানিতাম না। সে অবস্থায় না ফেলিলে এত বিশ্বাস বোধহয় প্রার্থনার উপর হইত না। কেহ কিছু বলিলে চন্ধু বন্ধ করিয়া বলিতাম,—"প্রার্থনা! কোপায় রহিলে? বিপদকালে কাছে এস।" আমি বাংলা ভাল জানিতাম না যে, ভাষাবদ্ধ করিয়া প্রার্থনা করি। ভাব রাখিতে পারিতাম না। জানালার ধারে বসিয়া চন্ধু খুলিয়া একটি কথা বলিতাম। তাহাতেই আনন্দ ভারি। এক মিনিটে মহামূল্য রত্ন লাভ। রত্ন পাইয়া কাকে দিব, কার কাছে গিয়া বলিব, তথন এমনই করিয়া সময় গেল। এই জন্মই প্রার্থনাকে এত ভালবাস। তোমরা যেমন বন্ধু, প্রার্থনা আবার তদপেক্ষা বন্ধু। যদিও অদৃশ্য, তথাপি তাঁহাকে আমি বন্ধু বলিয়াই জানি। বোধহয় এখানকার সকল লোক অপেক্ষা আমি অধিক ঋণে প্রার্থনার কাছে আবদ্ধ আছি; কেন না, এমন সময় ছিল যথন আমার প্রার্থনা ব্যতীত আর কেইই ছিল না।

আমি জানিতাম, প্রার্থনা করিলেই শোনা যায়। আদেশের মত এইরূপ প্রথম হইতেই হদয়ে নিহিত আছে। কি ধর্ম লইব, প্রার্থনা তাহার উত্তর দিতেন। অফিসের কাজ ছাড়িব কি, ধর্মপ্রচারক হইব কি, প্রার্থনাই তাহা বিলিয়া দিতেন। স্ত্রীর সহিত কিরূপ সম্পর্ক রাখিব, প্রার্থনা তাহা নির্ধারণ করিতেন। টাকার সহিত কি সংস্রব, প্রার্থনাই তাহার ব্যবস্থা করিতেন। আদেশের মত বড় তখন ভাবিতাম না। প্রার্থনা করিলে উত্তর পাওয়া যায়, দেখিতে চাহিলে দেখা যায়, শুনিতে চাহিলে শোনা যায়,—এই জানিতাম। বুদ্ধি এমনই পরিকার হইল প্রার্থনা করিয়া, যেন দশ বৎসর বিত্যালয়ে স্তামশাস্ত্র, বিজ্ঞানশাস্ত্র, কঠোর শাস্ত্র সকল অধ্যয়ন করিয়া আসিলাম। আমাকে ইশ্বর বলিলেন,—''তোর বইও নাই, কিছুই নাই, তুই কেবল প্রার্থনাই কর্।'' প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্ম প্রতীক্ষা করিতাম। কই, কাজ ছাড়িব কি না, বলিলে না? উহা কিরূপে হইবে, জানাইয়া দিলে না?

কেবল এইরূপ করিতাম, ক্রমে ব্রান্ধসমাজে যোগ দিলাম, সাধক হইলাম, প্রচারক হইলাম, উপদেশ দিতে আরম্ভ করিলাম,—সব হইল। প্রার্থনা মানি বলিয়াই, জীবন যাহা, তাহা। প্রার্থনা মানি বলিয়াই বন্ধুদিগের অবস্থা মন্দ দেখিতেছি।

প্রার্থনা সম্বন্ধে প্রবঞ্চনা আমাদের মণ্ডলী হইতে দূর করা আবশ্রক। যে প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্ম অপেকা করে না,—সে প্রবৃঞ্চক। যার উপরে ভিতরে সমান নয়, যে বহুভাষী হয়, মনটা সে সবসময় ঠিক রাথে না,—সে প্রবঞ্চক। প্রার্থনার অবস্থা বড় কঠিন অবস্থা। যে বহুভাষার স্রোতে চলিয়া যায়—সে প্রবঞ্চক। স্কালে প্রার্থনার সময় কি বলিয়াছে, বৈকালে মনে নাই; রবিবারে কি বলিয়াছে, মন্দলবারে জিজ্ঞাসা করিলে আর বলিতে পারে না, — সে প্রবঞ্চ । ধন মানের জন্ম, সংসারের জন্ম, কিম্বা চৌদ্দ আনা ধর্ম আর ছুই আনা সংসারের জন্ম, অথবা সাড়ে পনের আনা পারতিক স্কাতি আর আধ আনা সংসারের জন্ম যে কামনা করে, প্রার্থনা স্থনে সে প্রবঞ্চক। পরীক্ষাতে শিথিয়াছি,—একটী পয়সা সংসারের জন্ম যে চাহিবে, তার সমন্ত প্রার্থনা বিফল হইবে; এই জন্ম প্রার্থনা বিমল রাধিবে। শেষে ইহলোক, পরলোক, সমস্ত পৃথিবীর অধিকারী হইবে। এক, ছই, তিন, চার, ঠিক দিয়া তেরিজ ক্ষিয়া যেমন অভ্রন্তরূপে কি হইল বলা যায়,— প্রার্থনার সত্যও তেমনি করিয়া বোঝান যায়। বন্ধুদিগকে এই জন্ম কেবল প্রার্থনা করিতে বলি। সকলেই স্ত্রী-পুত্র অপেক্ষা প্রিয় জানিয়া, ধর্ম-গ্রন্থ জানিয়া, ধর্ম ও সংসারের সম্বন্ধে সার বস্তু জানিয়া এই প্রার্থনাকে যেন আদর করেন।\*

<sup>\*</sup> ২৩শে জুলাই, ১৮৮২ গ্রীষ্টাব্দে ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মসন্দিরে বিবৃত।

## ॥ গ্ৰন্থ নিৰ্দেশিকা॥

| 5 1  | জীবনবেদ—কেশবচন্দ্র সেন                                    |
|------|-----------------------------------------------------------|
| ٦ ١  | সঙ্গত— ঐ                                                  |
| 01   | নবসংহিতা— ঐ                                               |
| 8    | প্রার্থনা— ত্র                                            |
| -@ 1 | আচার্যের উপদেশ—ঐ                                          |
| ७।   | সাধু সমাগম— ঐ                                             |
| 91   | পত্ৰাবলী— ঐ                                               |
| 61   | আচার্য কেশবচন্দ্র—গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায়                    |
| ١٦   | কেশব-চরিত্ত—চিরঞ্জীব শর্মা                                |
| 001  | মহর্ষি দেক্রেনাথের আত্মজীবনীর পরিশিষ্ঠ—প্রিয়নাথ শাস্ত্রী |
| 1 66 | আত্মচরিত—রাজনারায়ণ বস্থ                                  |
| 1 50 | আত্মচরিত—শিবনাথ শাস্ত্রী                                  |
| ००।  | অতীতের ব্রাক্ষসমাজ—-ত্রৈলোক্যনাথ দেব                      |
| 186  | ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র সেন—গিরিশচন্দ্র নাগ                |
| 1 30 | কেশবচন্দ্র ও বঙ্গসাহিত্য—যোগেল্রনাথ গুপ্ত                 |
| 100  | ধর্মতত্ত্ব, স্থলভসমাচার ও Indian Mirror                   |
| 191  | Keshab Chandra Sen-Protap Chandra Mazumder                |
| 761  | Biography of a New Faith—P. K. Sen                        |
| 186  | Autobiography of Maharshi Devendra Nath                   |
|      | —S. N. Tagore                                             |
| 201  | Autobiography of an Indian Princess                       |
| 321  | -Maharani Sunity Deve                                     |
| 22 1 | Brahmananda Keshav—Prem Sunder Basu                       |
| 201  | Lectures in India—Keshab Chandra Sen                      |
| -28  | Lectures in England— do .                                 |
|      | Nine Letters on Educational Measures—do                   |

"সামঞ্জ ও মিলনই কেশবচন্দ্রের জীবন। কেশবচ্
মহাসাগরের ত্যায় প্রশান্ত এবং গন্তীর। বিচিত্র
ইহা অন্তপম। সেই মহাজীবনের কমনীয় স্লিধ্বঃ
পুরুষান্তক্রমে দেশ-দেশান্তরে বিকীর্ণ হইয়া পড়ি
কেশবের সঞ্চিত ধর্ম-সম্পত্তি এখন পৃথিবী মা
সাধে উপভোগ করুক। ধতা বন্ধদেশ! যে সে ও
লোকগুরু ধর্মাচার্যকে বক্ষে ধরিয়াছিল। ধতা উন
শৃতাকী। যে সে এমন পবিত্র সন্তানকে দেখিল

—চিরঞ্জীব শ



চার টাকা পঞ্চাশ নঃ পঃ